
 55 -73، ص 1404 پاییز، 43رویکردهای پژوهشی در علوم اجتماعی، شماره 
ISSN: 2476-3675 

http://www. RassJournal. ir 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 چکيده

تحل   نیا هدف  با  بررس  مان،یا  یستیچ  یفلسف  لیمقاله  رو  یبه    ،ی شناخت معرفت  کردیسه 

. در ابتدا، مسئله  پردازدیم  یو غرب یدر فلسفه اسلام  یشناختو عمل  یرمعرفتیغ  یشناختروان

 یو عمل   یشهود ،یابعاد عقلان قیمطرح شده و ضرورت تلف  یچندبعد دهیپد کیبه عنوان    مانیا
به عنوان    ین یتلاش بر آن است که باور د  ،یشناخت. در بخش معرفتشود یم  جستهآن بر  نییدر تب

راستا،    نیشود؛ در ا  لیتحل  یتجرب  یهاو برهان  یمنطق لیارائه دلا  قیمستدل از طر  ستمیس کی

قرار    ی« به عنوان دو بعد مجزا مورد بررسBelieve in« و »Believe that»  یباورها نیتفاوت ب

  دی و احساس فرد تأک   لیم  ،یدرون  یهابه تجربه  یرمعرفت یغ  یشناخت روان  کردی. سپس، روردیگیم
.  ابد ییم  یتجل   یو شهود  یدر جنبه احساس  ،یصرف عقلان  یهافراتر از استدلال  مانیکه ا  کندیم

  تی و بر اهم   پردازد یم  یو اجتماع  ی باورها در رفتار فرد  یبه تحقق عمل   یشناختعمل  کردیرو  تاً،ینها

  قی که تلف   دهدیدارد. مقاله نشان م  دیتأک  یمانیا  ی هاارزش  تی ان گفتار و کنش در تثبیم  یهمگام

 تواندیبوده و م  مانیا  لیدر تحل   یفرهنگ  نیو ب  یارشتهنیب  یشنود وگفت  سازنهیزم  کردیسه رو نیا
 منجر شود. نیدر حوزه فلسفه د ندهیآ یهاپژوهش یبرا یجامع و کاربرد یبه ارائه چارچوب

  ،ی فلسفه اسلام   ،یشناختعمل  ،یرمعرفتیغ  یشناخت روان  ،یشناخت معرفت  مان،یا: کليدي اژگانو

 .فلسفه غرب

 

 

 

 

 

ی 
اع

جتم
م ا

علو
در 

ی 
هش

ژو
ی پ

دها
کر

روی
ی 

علم
له 

مج
(

ل 
سا

م(
ده

از
ی

 

ره 
ما

ش
34  /

ییز
پا

 
14

04
 

ص
 /

 
73- 

55
 

 1 يمحمدباقر سایپر
 .نیفلسفه د یدکتر یدانشجو 1

 
 نام و نشانی ایمیل نویسنده مسئول:

 يمحمدباقر سایپر

Email: DLWYN91@GMAIL.COM. 

 

 

  ،یشناختمعرفت کردی بر سه رو ديبا تأک  مانی ا  یستيچ  یفلسف  ليتحل

 یو غرب یدر فلسفه اسلام  یشناختو عمل یرمعرفتيغ  یشناختروان

 06/04/1404تاریخ دریافت: 

 11/05/1404تاریخ پذیرش: 

http://www.rassjournal.ir/


 55 -73، ص 1404 پاییز، 43رویکردهای پژوهشی در علوم اجتماعی، شماره 
ISSN: 2476-3675 

http://www. RassJournal. ir 

 

 مقدمه
بر دیدگاه با تکیه  بر آن شده است تا  غربی، چیستی ایمان به عنوان یک  در این مقدمه، سعی  های مختلف فلسفه اسلامی و 

یکی از ارکان بنیادین دینداری پدیده چندبعدی را به طور منسجم و ساختارمند مورد بررسی قرار دهد. موضوع ایمان، که همواره 

روانآید، نه تنها از منظر استدلالشمار میو تجربه انسانی به بلکه از دیدگاه شهودی،  شناختی و عملی نیز های عقلانی و منطقی 

بهشناختی و هم جنبههای معرفتباید تحلیل شود؛ به نحوی که در آن هم جنبه نظر های احساسی و کاربردی  طور یکپارچه مد 

شود؛ یعنی ایمان، های دینی تلقی میلهی، به عنوان تجلی عملی ارزشدر متون اسلامی، ایمان علاوه بر باور به حقایق ا.  قرار گیرند  
گردد. این موضوع در آثار  ای درونی است که در رفتار و عمل فرد به صراحت مشهود میفراتر از یک حالت ذهنی یا عقلی، تجربه

نقدهای ارائه غزالی به وضوح بیان شده است؛ بهبزرگان فلسفه اسلامی همچون ملاصدرا و  طوری که ملاصدرا از طریق شده توسط 

دهد و غزالی نیز گیری ایمان نشان میتأکید بر اصالت وجود و شناخت شهودی، رابطه نزدیک میان عقل و قلب را در فرایند شکل
نکته تأکید دارد که ایمان واقعی تنها در صورتی می بر این  نقد فلسفه معاصر خود،  عمل نیز تواند معتبر شناخته شود که در در 

 .(1۳۸۸تجلی یابد )داوری اردکانی، 

اند. کانت در آثار خود با استدلالی مبتنی از سوی دیگر، فیلسوفان غربی نیز به مسائل مرتبط با ایمان از زوایای متفاوت پرداخته

کند. افزایی میان عقل و عمل، به اهمیت ایمان به عنوان عنصری ضروری در تحقق اخلاق و عدالت اجتماعی اشاره میبر ضرورت هم
داند؛ به نحوی های منطقی میدر همین راستا، کیرکگور نیز تجربه درونی و وجودی ایمان را برجسته کرده و آن را فراتر از استدلال

 .(Kierkegaard, 1843) شودای اساسی در تثبیت باورهای فردی مطرح میکه تجربه شهودی و احساس عمیق، به عنوان مولفه

نزدیک می به موضوع  متفاوت  عقل و شهود در تحلیل این دو رویکرد، اگرچه از منظرهای  بر لزوم تلفیق  نهایت تأکید  شوند، در 
 .ایمان دارند

های منطقی صورت شده بر مبنای ارائه دلایل و برهانشناختی، تحلیل ایمان به عنوان یک باور صادق و توجیهاز منظر معرفت

های خاص خود  به عنوان دو نوع باور دینی، هر یک با ویژگی «Believe in» و «Believe that» گیرد. در این بُعد، مفاهیممی

ها بیشتر جنبه استدلالی و اثباتی دارد و دیگری تأکید بر جنبه ارتباط احساسی  طوری که یکی از آنگیرند؛ بهمورد بررسی قرار می
توان  های منطقی و شواهد تجربی نمیاند که تنها از طریق استدلالهایی در این زمینه نشان دادهبا موضوع مورد ایمان دارد. پژوهش

 .(Quine, 1951) به جامعیت باور دست یافت و لازم است بُعد احساسی و عملی نیز در نظر گرفته شود

  نیست،  استدلالی  فرایند  یک  شناختی به ایمان بر این نکته تأکید دارد که تجربه ایمان، صرفاً نتیجهدر همین راستا، رویکرد روان
  شهودی  و  احساسی تجربه  یک عنوان به ایمان  منظر، این  از.  باشدمی  فرد درونی  اشتیاق و میل  روانی، عوامل تعامل حاصل  بلکه

  حوزه  در  معاصر هایپژوهش.  دارند  باورها  تثبیت و  گیریشکل در  ایکنندهتعیین نقش  شناختیروان  عوامل آن  در  که شودمی تلقی

 دینی   باورهای تثبیت جهت  در  محرک  عاملی  عنوان  به تواندمی  درونی حس و شهودی ادراک  که اندداده  نشان  معرفت شناسیروان

 .(1۳۹1خورد )نوالی، شم میچ به نیز غربی فلسفه کلاسیک متون در که امری کند؛ عمل

با این تحلیل بررسی چیستی ایمان دارد. در این دیدگاه، ایمان تنها  شناختی نیز جایگاه ویژهها، رویکرد عملهمزمان  ای در 

به عنوان زمانی کامل و واقعی محسوب می عملکرد عملی مؤمن،  یابد. از این رو،  به وضوح تجلی  شود که در رفتار و اعمال فرد 

های متعدد نشان گیرد. پژوهشهای احساسی، مورد توجه قرار میهای عقلانی و تجربهنشانگر واقعی بودن ایمان، در کنار استدلال
جانبه شناخته شود؛ چرا که اعمال فرد، علاوه تواند به عنوان یک تجربه جامع و همهاند که بدون تحقق بُعد عملی، ایمان نمیداده

 .(1۳۸5کنند )خسروپناه، د تغییرات اخلاقی و اجتماعی نیز عمل میبر تثبیت باورها، به عنوان عاملی محرک در جهت ایجا

 باب  در ایرشته میان شنود و گفت  یک  ایجاد ساززمینه –  شناختیعمل و شناختیروان شناختی،معرفت  –تلفیق این سه بُعد  

 دیگر،   سوی از و کندمی تثبیت  استدلالی  نظر از را باور اعتبار  منطقی، هایبرهان ارائه و عقلانی  تحلیل  سو،  یک از. شودمی ایمان
 عنوان  به  باورها،  این عملی  تحقق  که حالی  در  سازد؛می  روشن  را  ایمان  شناختیروان  جنبه  درونی،  احساس  و  شهودی  تجربه

  کاهش  به  تنها نه ها،دیدگاه میان  تلاقی چنین.  است عمل و اندیشه بین  همگرایی  ٔ  دهندهنشان ایمان،  واقعی اعتبار  از اینشانه

 .آوردنه را برای ارائه تبیینی جامع از چیستی ایمان فراهم میزمی بلکه شود،می منجر بعدیتک هاینگاه از ناشی ابهامات
 (Popper, 1972). 

http://www.rassjournal.ir/


 55 -73، ص 1404 پاییز، 43رویکردهای پژوهشی در علوم اجتماعی، شماره 
ISSN: 2476-3675 

http://www. RassJournal. ir 

 

ای را در فهم ایمان بگشاید. آثار  های تازههای اسلامی و غربی در این حوزه، افقدر ادامه، لازم به اشاره است که ترکیب دیدگاه

نظریهابن به همراه  دهند که شناخت ایمان مستلزم آن است که همزمان به دو منبع  های مدرن غربی، نشان میسینا و ملاصدرا، 

به گونه بهعقل و شهود توجه شود؛  برهان منطقی  عاملی  ای که هم دلیل و  به عنوان  خوبی بیان شود و هم تجربه شهودی فرد، 
)غزالی،   بررسی قرار گیرد  باورها مورد  به درک این تعامل میان اندیشه(.  1۳۷۹غیرقابل انکار در تثبیت  های مختلف، از یک سو 

نوین در حوزه فلسفه دین و روانکند و از سوی دیگر، مسیر پژوهشتر مفهوم ایمان کمک میعمیق شناسی معرفت را هموار  های 

 .سازدمی

با تاکید بر مسئله  نمونه،  عنوان  به.  است بوده  همراه  احساس  و عقل میان رابطه ٔ  از منظر فلسفه غرب، تحلیل ایمان همواره 
 های استدلال  و  تجربی  هایداده طریق  از  تنها  که  است  آن بر  است،  شده  مطرح  کواین  توسط که شناختیمعرفت  شواهد نظریه

. گیردمی قرار توجه مورد  باورها تثبیت  فرایند  در روانی  عوامل حضور  لزوم و  یافت دست  ایمان از جامع  شناخت  به  تواننمی  منطقی

 به   ارتباطی شبکه یک  در باورها  تمامی که  است  موضوع این بیانگر  باورها،  توجیه  در  گراییانسجام به  مربوط  مباحث  همچنین،
 .(Kant, 1785) یری عمیق بر ساختار کلی باورها خواهد داشتتأث هاآن از  یکی تغییر یا  حذف که  معنا  بدین  اند؛وابسته  یکدیگر

 .توان به تبیینی جامع از چیستی ایمان دست یافتدر نتیجه، تنها از طریق تلفیق این رویکردها می

 نشان   عملی،  تجربه  اهمیت  بر  غزالی تأکید و  شهودی  معرفت  به ملاصدرا  دیدگاه نظیر  رویکردهایی نیز، اسلامی فلسفه در حوزه

  بیان با  ملاصدرا،. شودمی  نمایان وضوح به نیز  عملی  و  وجودی  بُعد در  بلکه نیست؛  ذهنی ساختار  یک  تنها  ایمان که دارند این  از
  دو هر به توجه نیازمند  حقیقت،  از واقعی شناخت که  است داشته نکته این  دادن  نشان  در سعی قلب،  و  عقل میان نزدیک رابطه

 تثبیت   در عملی تجربه حضور  ضرورت بر عقلانی،  صرفاً رویکردهای نقد با غزالی  دیگر،  سوی  از. است  شهودی  و استدلالی جنبه

 .(1۳۸۸شود )داوری اردکانی، کرد جامع از ایمان میروی یک تبیین به منجر نهایت در که امری کند؛می تأکید ایمان

شناختی، بدون وجود دیگری، قادر شناختی و عملشناختی، روانها، بیانگر آن است که هر یک از ابعاد معرفتتلفیق این دیدگاه

 میان   موجود تناقضات  رفع به  تنها نه مختلف رویکردهای  میان  شنودوگفت  منظر،  این  از.  نیستند  ایمان  از کامل تبیینی  به ارائه

 با   شنود،وگفت این.  سازدمی  هموار نیز  را دین  فلسفه  حوزه  در آتی  هایپژوهش  ٔ  زمینه بلکه کندمی کمک  متفاوت هایاندیشه

 تحلیل   در  نوین  مدل  یک عنوان  به تواندمی ای،رشتهمیان رویکردهای از گیریبهره  با و  غیرفارسی و  فارسی معتبر  منابع  از استفاده
 .(Kierkegaard, 1843) گیرد قرار استفاده مورد دینی بنیادین مسائل

نیز می ایمان در زندگی فرد و در ادامه  عملی و کاربردی شناخت ایمان اشاره کرد؛ زیرا در کنار ابعاد نظری،  به اهمیت  توان 

اجتماعی و فرهنگی،  جامعه نقش تحول عملی باورها، به عنوان عاملی برای ایجاد تغییرات اخلاقی،  آفرینی دارد. از این رو، تحقق 
های گیرد. به عنوان مثال، تجربیات عملی مؤمنان در جامعه، نشان از آن دارد که ایمان نه تنها بر اساس استدلالمورد توجه قرار می

شناسی شناسی و جامعههای روانتواند به بلوغ رسد. در این زمینه، پژوهشعقلانی بلکه از طریق اعمال و رفتارهای انسانی نیز می

 ,James) توان به ایجاد تغییرات مثبت در ساختارهای اجتماعی دست یافتی باورها مینیز تأکید دارند که تنها از طریق تحقق عمل

1902). 
به عبارت دیگر، شناخت جامع از چیستی ایمان مستلزم آن است که همزمان به ابعاد نظری، شهودی و عملی آن توجه شود. 

شود که در آن هر یک از ابعاد مذکور ای میرشتهشنود میانوساز یک گفتهای اسلامی و غربی، زمینهدر این راستا، تلفیق دیدگاه

یکپارچه گردآوری شده نگاهرشتهاند. این رویکرد میاندر قالب یک چارچوب منسجم و  ناشی از  ابهامات  بر رفع  علاوه  های ای، 

 به   ایمان آن  در که اینظریه  گردد؛  مطرح دین فلسفه ٔ  ای نوین در حوزهتواند به عنوان مبنایی برای تدوین نظریهبعدی، میتک
گیرد و از این طریق، پاسخگوی احسا استدلالی،  هایجنبه کنار  در چندبعدی،  پدیده یک عنوان بررسی قرار  عملی، مورد  و  سی 

 .(Popper, 1972) های بنیادین مرتبط با تجربه دینی باشدپرسش

  رویکردهای تلفیق  طریق  از تنها  چندبعدی،  و  پیچیده  توان گفت که تحلیل چیستی ایمان، به عنوان یک مسئلهدر نهایت، می
  منطقی، و  استدلالی  هایجنبه  به توجه  ضمن جامع،  رویکرد  این.  است  دستیابی  قابل  شناختیعمل  و شناختیروان  شناختی،معرفت

  همین به.  آوردمی  فراهم ایمان  از  واحد  تبیین یک  ارائه  برای  را زمینه  صورت،  بدین  و  پردازدمی نیز  عملی  و  احساسی  ابعاد به

 چارچوبی   دارد؛ ایمان تحلیل  در  نوین چارچوبی  ارائه در  سعی  المللی،بین  و داخلی  معتبر منابع بر تکیه با حاضر  پژوهش  ترتیب،
بررسی قرار گرفتهی باورها نیز بهعمل کاربردهای بلکه  شهودی  و عقلانی اصول  تنها نه آن  در که اند. این مدل طور منسجم مورد 

http://www.rassjournal.ir/


 55 -73، ص 1404 پاییز، 43رویکردهای پژوهشی در علوم اجتماعی، شماره 
ISSN: 2476-3675 

http://www. RassJournal. ir 

 

های اخلاقی، اجتماعی های آتی در حوزهزمان با کاهش ابهامات و تناقضات موجود، زمینه را برای پژوهشتواند همای، میرشتهمیان

 .(Kant, 1785) و تربیتی فراهم آورد

 و  پردازدمی  پدیده این  مختلف ابعاد بررسی  به ایمان، چیستی از منسجم  و  ساختارمند چارچوبی بنابراین، مقدمه حاضر با ارائه
 ضمن  رویکرد،  این.  یافت دست ایمان از  عمیق شناختی  به توانمی  عمل و  شهود  عقل، میان  تعامل  طریق از تنها که دهدمی  نشان

  شنودیوگفت  ایرانی، غیر  و فارسی معتبر  هایمرجع  و منابع  از  استفاده با  تا کندمی  تلاش ابعاد،  این  از  یک  هر  اهمیت بر  تأکید

 زندگی  در ایمانی  هایارزش  عملی کاربرد  بلکه  نظری اصول تنها نه آن، در که  شنودیوگفت کند؛ ایجاد  مختلف  هایفلسفه میان

شناسی های فلسفه دین و معرفتنی، هم به عنوان الگویی نوین در پژوهشتبیی  مدل  این.  شود  منعکس  خوبیبه  نیز  اجتماعی  و فردی
 .(Kierkegaard, 1843) و هم به عنوان ابزاری کاربردی در تحول فرآیندهای تربیتی و اجتماعی مورد استفاده قرار خواهد گرفت

با تلفیق دیدگاه با ارائهدر مجموع،  تا  تحلیل حاضر سعی دارد  رویکردی جامع،  از    از  منسجم  تبیینی  های متنوع و استفاده 

 مختلف  هایحوزه در  آینده  هایپژوهش برای را زمینه و شود دینی  تجربه با مرتبط بنیادی هایپرسش  پاسخگوی ایمان، چیستی
  است، شده پرداخته  ایمان شناختیعمل و شناختیروان شناختی،معرفت ابعاد  به آن در که ای،رشتهمیان رویکرد این. آورد  فراهم

 جامعه  در دینی  هایارزش بهتر درک  برای راهگشایی عنوان به مختلف،  هایاندیشه میان سازنده  شنودوگفت  یک ایجاد بر علاوه

های مستدل مورد جلوگیری کرده بلکه با استفاده از استدلالتکرار بی از تنها  نه  شدهارائه  تحلیل ترتیب،  بدین. شودمی تلقی  معاصر

تواند به عنوان مرجعی نوین در مطالعات فلسفه دین مورد  دهد که میو منابع معتبر، چارچوبی یکپارچه برای بررسی ایمان ارائه می
 .(1۳۷۹استفاده قرار گیرد )غزالی, 

 بخش اول: چيستی ایمان در فلسفه اسلامی و غربی

بهدر نظام عنوان عنصری بنیادین و چندبُعدی مورد توجه واقع شده های فلسفی و معرفتی اسلام و غرب، موضوع ایمان همواره 

شناسی ایمان از منظر اندیشمندان اسلامی و غربی، سعی بر آن شده است تا جایگاه این است. در این مقاله، با بررسی عمیق مفهوم

مثال با استفاده از  به علاوه،  و اجتماعی را تحلیل نمود.  در ساختار هویت فردی  عبنی و مستندات نصوص مقدس،  مفهوم  های 
 .شناختی و عملی ایمان در هر دو نظام فکری استدهنده تلفیق ابعاد شناختی، روانشود که نشانراهکارهایی ارائه می

به عنوان تصدیق عقاید و باورهای دینی بلکه به عنوان تجربه ایمان نه تنها  ای عمیق از شهود قلبی و عملی در سنت اسلامی، 

شود. قرآن کریم در آیاتی چون »إِنََّ الََّذِینَ آمَنُواْ وَعمَِلُواْ الصََّالِحَاتِ...« به اهمیت ایمان در پیوند میان باور شدن اعتقادات معرفی می

باقی نماند.  کند؛ این آیه نشان میو عمل اشاره می باشد و تنها یک باور نظری  دهد که ایمان در اصل باید با تحقق عملی همراه 
یعنی تجربهسینا در آثار خود تأکید میابن ای فراتر از حواس ظاهری که به وسیله تفکر  کند که ایمان حاصل »شهود قلبی« است؛ 

عقل استدلالی تحقق می صورتی که (.  1۳۸5سینا, د )ابنیابو  به بیان دیگر، وی معتقد است که شناخت انسان از حقیقت، در 

نگرش صرفاً  به نقد  دیگر، غزالی در کتاب »تهافت الفلاسفه«  ماند. از سوی  ناکافی خواهد  نباشد، ناقص و  بر شهود قلبی  مبتنی 
ی پذیرش حقیقت تواند زمینهکند که تنها ترکیب تجربه درونی و استدلال عقلانی میپردازد و بیان میعقلانی نسبت به ایمان می

 .(1۳۸۸الهی را فراهم آورد )داوری اردکانی, 

به طوری که های غزالی، به مقایسه میان »باور به گزاره« و »باور در« پرداخته میهای بحثبرای نمونه، در یکی از بخش شود؛ 

ی واقعی همراه است. تر، با عمل و تجربهاو معتقد است باور به گزاره، از لحاظ شناختی قابل اثبات است ولی ایمان در معنای عمیق
شود و از  کند که ایمان، همچون نوری است که در دل انسان فروزان میعلامه طباطبایی نیز در تفاسیر خود بر این نکته تأکید می

عملی، ایمان تنها یک تصور گوید که بدون تجربهگردد؛ وی میطریق آن امکان همگرایی میان عقل و قلب مهیا می ی درونی و 

بود )پاکیزه,   .(1۳۹۷سطحی خواهد 

نیز از این رویکرد پشتیبانی میدر همین راستا، مثال کنند. به عنوان نمونه، در احادیث های عبنی و مذهبی در سنت اسلامی 

های مختلف پیامبر اکرم )ص( آمده است که »الإیمانُ بضعٌ وسبعونَ شعبةً...«؛ یعنی ایمان دارای چندین شاخه است که از جنبه

ی چندبُعدی  دهد که ایمان در اصل یک پدیدهباشد. این حدیث، به طور ضمنی نشان میشامل عقیده، عمل، احساس و تعهد می

میاست که تنها از طریق تلفیق ابعاد مختلف، می یابد. از این منظر،  به تحقق کامل دست  نتیجه گرفت که تجربهتواند  ی توان 
نیازمند ترکیب عقلانی و عاطفی است تا بتواند به ع  .شمار آیدنوان عاملی مبدل در زندگی فردی و اجتماعی بهایمان، همواره 

http://www.rassjournal.ir/


 55 -73، ص 1404 پاییز، 43رویکردهای پژوهشی در علوم اجتماعی، شماره 
ISSN: 2476-3675 

http://www. RassJournal. ir 

 

پرداخته غربی نیز به بررسی چیستی ایمان از زوایای متفاوت  پیشگامان  در مقابل، فیلسوفان  به عنوان یکی از  اند. آگوستین، 

عاملی ضروری برای دستیابی به روشنایی معنوی  به عنوان نعمت الهی و  فلسفه مسیحی، در آثار خود مانند »اعترافات«، ایمان را 

نیست و تنها از طریق دریافت هدیهمعرفی می به درک حقایق الهی  ی ایمان کند. او معتقد است که عقل انسانی به تنهایی قادر 
به حقیقت مطلق دست یافتمی از سوی دیگر، توماس آکوئیناس با تلفیق عقل و ایمان، به این نکته   .(Augustine, 1994) توان 

ی نهایی و تصدیق قلبی، تنها از طریق ایمان توانند به پذیرش حقیقت دینی راه یابند، اما مرحلهکند که شواهد عقلانی میاشاره می

 .(Aquinas, 2001) شود. در این میان، او به »تصمیم قلبی« به عنوان عاملی حیاتی در تثبیت باورهای دینی اشاره داردحاصل می

با معرفی مفهوم »عقیده اخلاقی«، بر این کانت نیز در زمینه اخلاق و شناخت، جایگاه ویژه ای برای ایمان قائل شده است. وی 
رغم اینکه از منظر شناختی قابل اثبات نیست، اما برای تحقق نظم اخلاقی و انگیزش فرد در مسیر اخلاقی  باور است که ایمان، علی

کند؛ امری که در  ی کانت، ایمان نقش مهمی در تقویت اراده و تعهد اخلاقی فرد ایفا میضروری است. به عنوان مثال، در نظریه

ایجاد یک جامعه مینهایت موجب  اخلاقی  و  عنوان فیلسوف  .(Kant, 2007) شودی منظم  به  نیز  کیرکگور  راستا،  در همین 
آید؛ داند که از طریق جهش کیشی و تصمیم آگاهانه فرد به دست میای شخصی و وجودی میاگزیستانسیالیست، ایمان را تجربه

انسان می طریق انتخاب ارادی،  که تنها از  باور است  بر این  یابداو  پربار دست  به یک زندگی معنادار و   ,Kierkegaard) تواند 

بررسی .(1985 پلانتینگا نیز در  تلفیق استدلال عقلانی و تجربهعلاوه بر این، جان  بر اهمیت  ی درونی تأکید کرده و  های خود 

 .(Plantinga, 2000) تواند منجر به تحقق پایدار در زندگی دینی شودمعتقد است که تنها باور تلفیقی می

های عمیق عبنی نیز استناد کرد. همانگونه که در آیات قرآن توان به مثالهای فلسفی، میبرای درک بهتر جایگاه ایمان در نظام

گردد تا فرد بتواند به شود بلکه باعث میها میکریم آمده است، ایمان به عنوان عنصری است که نه تنها موجب روشن شدن دل

اش با خالق دست یابد. این امر در حدیثی نیز مورد تأکید قرار گرفته است؛ حدیثی تری از طبیعت وجودی خود و رابطهدرک عمیق
نیست بلکه یک  گذرد و عمل در آن تجلی میکند »ایمان، از دل میکه بیان می یابد«، بدین معنا که ایمان تنها یک باور ذهنی 

باشد اند، میسینا و غزالی ارائه دادهز ایمان، در واقع مشابه آنچه ابنکند. چنین تفسیری اتحول روحی و عملی در انسان ایجاد می

 .(1۳۸5سینا, که به همگرایی عقل و قلب به عنوان مبنایی برای شناخت حقیقی اشاره دارند )ابن

نظام بررسی جایگاه ایمان در  غربی نشان میبه علاوه،  بلکه در زمینههای  نه تنها در مباحث فلسفی  های دهد که این مفهوم 
از تجربهشناختی نیز از اهمیت ویژهاخلاقی و روان با استفاده  برخوردار است. به عنوان نمونه، آگوستین  به ای  های شخصی خود، 

بیان میگیری ایمان در انسان میتوضیح فرآیند شکل به عنوان یک »هدیهکند که تجربهپردازد؛ وی  ی الهی« تنها از  ی ایمان 

با واقعیت بحرانطریق مواجهه  به دست میهای زندگی و  ی تفاوت میان ایمان دهندهآید. این نگرش، به خوبی نشانهای وجودی 
ی آکوئیناس، تأکید بر اینکه همچنین، در نظریه .(Augustine, 1994) صرفاً نظری و ایمانی است که در عمل تجلی یافته است

به عنوان عاملی کلیدی در ساختار شناختی تواند از طریق تلفیق استدلال عقلانی و تجربهایمان تنها می ی شهودی حاصل شود، 

 ,Aquinas) رسد در نهایت موجب ایجاد یک انسجام بین باور، عمل و اخلاق گرددانسان مطرح شده است؛ امری که به نظر می

2001). 
تواند به تبیین جایگاه ایمان کمک کند. برای مثال، در های عملی و تجربی از زندگی روزمره نیز میدر کنار این مباحث، مثال

که ارزشجامعه شاهد هستیم  عاملی تعیینهای اسلامی  کننده در رفتارهای اجتماعی مانند  های دینی، از جمله ایمان به عنوان 

های زندگی نشان یابد. در همین راستا، تجربیات افراد مؤمن در مواجهه با چالشصداقت، عدالت و همبستگی اجتماعی تجلی می

کند؛ این امر  دهد که ایمان نه تنها به عنوان یک منبع معنوی بلکه به عنوان عاملی محرک برای اقدام و عمل صحیح عمل میمی
ؤمن، در برابر مشکلات استوار است و در هر شرایطی از خداوند در بسیاری از احادیث و روایات نقل شده است که تأکید دارند »م

بینشیاری می منظر معرفتجوید.« چنین  یکپارچگی ابعاد مختلف ایمان را  هایی، هم از  عملی، اهمیت  شناختی و هم از منظر 

 .سازدبرجسته می

نظام به عنوان نمونه، در از سوی دیگر، در  و اجتماعی هستیم.  بر روی زندگی فردی  عمیق ایمان  غربی نیز شاهد تأثیر  های 

های کیرکگور تأکید زیادی بر نقش ایمان به عنوان یک انتخاب های اگزیستانسیالیستی همچون دیدگاهها، اندیشهقرندوران میان

برابر چالشوجودی داشتند؛ این انتخاب، با وجود بحران پایداری در  به ایجاد زندگی معنادار و  و وجودی، منجر  های های اخلاقی 

http://www.rassjournal.ir/


 55 -73، ص 1404 پاییز، 43رویکردهای پژوهشی در علوم اجتماعی، شماره 
ISSN: 2476-3675 

http://www. RassJournal. ir 

 

نه تنها موجب تقویت اراده فردی میروحی می به عنوان یک جهش وجودی و انتخاب ارادی،  نظامی، ایمان  شود  شد. در چنین 

 .(Kierkegaard, 1985) زندبلکه به ایجاد حس همبستگی و مسئولیت اجتماعی نیز دامن می

نظام دهد که هر دو مکتب، اگرچه از  های فلسفی و معرفتی اسلام و غرب نشان میبه طور خلاصه، بررسی جایگاه ایمان در 
بر ضرورت تلفیق ابعاد شناختی، روانزوایای متفاوت به مسأله ایمان می عملی تأکید دارند. در سنت نگرند، اما همگی  شناختی و 

تواند به تحقق  شود که تنها از طریق یکپارچگی بین عقل و قلب میی شهودی و عملی تلقی میاسلامی، ایمان به عنوان یک تجربه

)ابنکمال دست یابد؛ این دیدگاه در آثار ابن از  (.  1۳۸۸؛ داوری اردکانی,  1۳۸5سینا, سینا و غزالی به خوبی منعکس شده است 

کننده در  سوی دیگر، در فلسفه غرب نیز با بررسی ابعاد اخلاقی و تجربی، نشان داده شده است که ایمان به عنوان عاملی تعیین
 .(Augustine, 1994T 2001) کندایجاد نظم اخلاقی و تحقق زندگی معنادار، نقش بسیار مهمی ایفا می

نهایت، می بهدر  نظام فلسفی،  عنوان عاملی کلیدی در ساختار هویت فردی و اجتماعی، توان گفت که جایگاه ایمان در هر دو 

شناختی و عملی است. این همگرایی که در قرآن کریم، احادیث نبوی مستلزم توجه به همگرایی میان ابعاد مختلف شناختی، روان
ای ی آن است که ایمان فراتر از یک باور صرف است و نیازمند تجربهدهندهو آثار فلسفی متکلمان برجسته منعکس شده است، نشان

گیری تواند با بهرههای آتی در حوزه فلسفه دین میباشد. به همین ترتیب، پژوهشعمیق از شهود قلبی و عملی شدن اعتقادات می

های اسلامی و  وگوی سازنده میان اندیشهی گفتن بپردازد و زمینهتر ابعاد مختلف ایمااز این چارچوب یکپارچه، به بررسی دقیق

 .غربی را فراهم آورد

شود، بلکه  های فلسفی و معرفتی نه تنها موجب ارتقای فهم ما از چیستی ایمان میبنابراین، تحلیل جامع جایگاه ایمان در نظام

نیز مورد استفاده قرار گیرد. این دیدگاه  می بنیادین دین و اخلاق  بررسی سایر مفاهیم  برای  پژوهشی  به عنوان یک الگوی  تواند 

عقلانی، شهودی و عملی، زمینه آورد  ی جامع در حوزه فلسفه دین را فراهم میی ایجاد یک نظریهیکپارچه، با تلفیق رویکردهای 
بتواند به حل برخی از چالش پژوهشگران میهای معرفتکه  با بهرهشناختی معاصر منجر شود. از این رو،  از منابع توانند  گیری 

های اخلاقی  ن بپردازند بلکه راهکارهایی ارائه دهند که به بهبود درک ارزشتر چیستی ایماقدیمی و معاصر، نه تنها به تحلیل دقیق

 .و معنوی در جامعه کمک کند

 گانه در تحليل فلسفی ایمانبخش دوم: رویکردهاي سه

 شناختی به ایمانرویکرد معرفت .۲-1

چالش های نظری فراوانی را به ایمان به عنوان یکی از ارکان بنیادی تجربه دینی و موضوع اصلی مباحث فلسفه دین، همواره 

های اسلامی و هم در متون فلسفه غرب، همراه داشته است. در طول تاریخ، سوال از معقولیت باور دینی و توجیه آن، هم در سنت

عنوان تجربیات شناختی به ایمان، سعی دارد تا باورهای دینی را نه صرفاً بهزمینه بحث و نقدهای متعددی بوده است. رویکرد معرفت
عاطفی، بلکه از منظر عقلانی و استدلالشهودی یا واکنش های منطقی مورد تحلیل قرار دهد. از این منظر، پذیرش باور دینی، های 

نشان دهند. در این مقاله، ابتدا ب بین ذهن انسان و واقعیتهایی است که بتوانند تناسمستلزم وجود دلایل و برهان عینی را  های 

نوع باورشناختی معرفی میچارچوب نظری رویکرد معرفت  «Believe in» و «Believe that» شود، سپس به تفکیک دقیق دو 

های گیرد. نهایتاً، با نقد دیدگاههای منطقی و تجربی صورت میپرداخته و در ادامه تحلیل عقلانیت باور دینی از منظر ارائه برهان
هوشنگی, ).گرایانه ارائه گرددهای جامع به انتقادات قرینهمحور، سعی بر آن شده است تا پاسخپلانتینگا، جان هیک و رویکرد فضیلت

1۳۷۹) 

 شناختی به ایمانمعرفی رویکرد معرفت .1

های شهودی حاصل شناختی به ایمان، بر این اصل تأکید دارد که باور دینی، هرچند ممکن است از طریق تجربهرویکرد معرفت

برهان و ارائه  نیازمند توجیه منطقی  برای اینکه به عنوان یک باور عقلانی و مستدل پذیرفته شود،  های کافی است. این شود، اما 
های استدلالی را در یک سیستم معرفتی یکپارچه تلفیق کند. در فلسفه های شهودی و هم جنبهکند تا هم جنبهرویکرد، تلاش می

شناختی، نباید صرفاً به عنوان یک تجربه درونی نادیده گرفته  اند که ایمان، از نظر معرفتاسلامی، متکلمان همواره بر این باور بوده

بلکه باید دارای مبانی عقلانی و استدلال اردکانی )معتبر باشد. در همین راستا، تحلیل هایشود؛  دار و  ( و پشت1۳۸۸های داوری 

http://www.rassjournal.ir/


 55 -73، ص 1404 پاییز، 43رویکردهای پژوهشی در علوم اجتماعی، شماره 
ISSN: 2476-3675 

http://www. RassJournal. ir 

 

 مستدل   دینی  باور  یک  پذیرش  ٔ  های درونی، زمینهدهد که سازگاری بین دلایل عقلانی و تجربه( نشان می1۳۹1عباس پورخرمالو )

 .آوردمی  فراهم را

پرداخته1۹۸۹( و جان هیک )1۹۹2در فلسفه غرب نیز، فیلسوفانی همچون الوین پلانتینگا ) اند که ( به بررسی این موضوع 
برای تثبیت معقولیت آن شکل گیرند، اما  به صورت اولیه شهودی  نیاز به ساختار چگونه باورهای دینی، هرچند ممکن است  ها، 

دارند. از این رو، رویکرد معرفتاستدلالی و ارائه برهان شناختی به ایمان پلی است میان تجربه و استدلال که زمینه های منطقی 

بینگفت  (1۳۸۸داوری اردکانی, ).سازدفرهنگی در حوزه فلسفه دین را میسر میای و بینرشتهوگوی 

 «Believe in» و «Believe that» :تفکيک انواع باورهاي دینی .۲

کلیدی در مباحث معرفت نوع باوریکی از مفاهیم  است.   «Believe in» و «Believe that» شناختی ایمان، تمایز میان دو 

یا ویژگیای دربارهبه معنای تصدیق گزاره «Believe that» باورهای به عبارتی، در  ی وجود  های خداوند و یا حقایق دینی است؛ 
برهان به دلایل و  باور، فرد با استناد  کند. این ای از قبیل »خدا وجود دارد« صدق میکند که گزارههای منطقی ادعا میاین نوع 

برهاننوع باور بیشتر جنبه استدلالی و معرفت  .های مستدل برای اثبات صحت گزاره استشناختی دارد و نیازمند تبیین دقیق و 

گیرند؛ این بر مبنای اعتماد و اطمینان عمیق نسبت به یک نهاد یا ارزش دینی شکل می «Believe in» از سوی دیگر، باورهای
های برهانی نیاز دارد. به عبارت  های درونی، شهود و احساسات عاطفی متکی است و کمتر به ارائه استدلالنوع باور معمولاً به تجربه

آورد و زندگی ، فرد به عنوان یک مسئله شخصی و تجربی، به خداوند یا یک ارزش دینی ایمان می«Believe in» دیگر، در باور

 .کندخود را به آن سپرد می

نوع باور، به تفکیک دقیق( تأکید می1۳۸۸زاده )خادمی و علی تر ابعاد شناختی و شهودی ایمان کنند که تمایز میان این دو 
بررسی توجیه و معقولیت ایمان را  کمک می برای  نوع باورها، امکان ارائه چارچوبی جامع  نتیجه، تحلیل هر یک از این  کند. در 

شناختی های منطقی به عنوان اجزای اصلی یک سیستم معرفتهای شهودی و هم استدلالآورد؛ به طوری که هم تجربهفراهم می

 (1۳۸۸،زاده خادمی و علی) .در نظر گرفته شوند

 تحليل عقلانيت باور دینی و نقش برهان و دليل  .۳

شناختی، بر این مبنا استوار است که پذیرش هر باور دینی نیازمند وجود دلایل و تحلیل عقلانیت باور دینی، از منظر معرفت

به باور دینی دست میبرهان به عبارت دیگر، اگر فردی  های یابد، باید شاهد وجود شواهد تجربی و استدلالهای مستدل است. 
ها به عنوان ابزارهایی جهت ایجاد همگرایی  کنند. در این میان، نقش برهانعقلانی باشد که صحت آن باور را اثبات و تقویت می

 .ای داردمیان تجربه شهودی و استدلال منطقی، اهمیت ویژه

( با استدلال1۳۹0فنایی اشکوری  شواهد تجربی همراه  از  لزوم استفاده  دینی بر  نقد مفاهیم فلسفه  عقلانی تأکید ( در  های 
کننده توجیه شوند، به عنوان باورهای معقول پذیرفته  کند. او معتقد است که تنها باورهایی که بتوانند از طریق ارائه دلایل قانعمی

چالشمی تناقضات و  رو، وجود  برهانشوند. از این  در ارائه  تجربههای موجود  نشانگر ضرورت تلفیق  با های دینی،  های درونی 

در فرآیند توجیه ایمان استاستدلال از ارائه به علاوه، این تحلیل نشان می  .های منطقی  دهد که مسئله توجیه باور دینی، فراتر 

بلکه به بررسی نحوهبرهان  به   نسبت  گرایانهقرینه  انتقادات نقد نیز و  پایه واقعا  باورهای  پذیرش یهای اثبات وجود خداوند است؛ 
  و کندمی  اشاره برهان  و دلیل  از دینی باور  توجیه نیازیبی  موضوع به  پلانتینگا  راستا،  این  در.  پردازدمی هابرهان  و دلایل  لزوم

 موجه  و معقول  استقرایی، هایبرهان و  دلایل به استناد  بدون  پایه، واقعا  باور  یک عنوان  به تواندمی خداوند  به  باور که است معتقد

 (1۳۹0فنایی اشکوری, ).شود تلقی

 محورهاي پلانتينگا، جان هيک و رویکرد فضيلتنقد و بررسی دیدگاه .۴

 شدهشناسی اصلاحدیدگاه پلانتينگا: معرفت .۴.1

برجسته معرفتالوین پلانتینگا، که از چهره شده را بسط داده  شناسی اصلاحآید، نظریه معرفتشمار میشناختی دینی بههای 

، مدعی است که باور دینی  Warrant and Proper Function» (1992)» هایی نظیراست. او در آثار متاخر خود، به ویژه در کتاب
یا دلایل قطعی ندارد. پلانتینگا استدلال میبه عنوان یک باور واقعا پایه، نیازی به برهان های درونی و  کند که تجربههای استقرایی 

http://www.rassjournal.ir/


 55 -73، ص 1404 پاییز، 43رویکردهای پژوهشی در علوم اجتماعی، شماره 
ISSN: 2476-3675 

http://www. RassJournal. ir 

 

گرایانه  تواند به عنوان مبنایی برای پذیرش باور دینی عمل کند؛ به شرطی که این باور در چارچوب وظیفهاعتماد اولیه به خداوند می

غیاب برهان (warrant) و هنجاری معتقد است که حتی در  باور به خداوند قرار گیرد. او  برای اثبات وجود خداوند،  های قطعی 

 (warrant) شناختی به جای الزام به ارائه دلایل قاطع، به نقش تضمینمعقول و موجه است؛ زیرا مسئله توجیه، در مباحث معرفت

به انتقاد قرینه این دیدگاه، پاسخ مناسبی  بدون دلیل، نامعقول استگرایان ارائه میتوجه دارد.   .دهد که معتقدند پذیرش باور 

به نقد نظریه قضیه معیار بر بررسی تاریخچه براهین اثبات وجود خدا،  دهد که پرداخته و نشان می (criterion) پلانتینگا علاوه 

برای ارائه برهان قطعی، در نهایت منجر به ابطال خود قضیه معیار می شود؛ چرا که اگر باور واقعا پایه نباشد، خود آن الزام  تلاش 

 (Plantinga, 1992).گیردبرهان مورد تردید قرار می

 دیدگاه جان هيک: رویکرد مبتنی بر تجربه .۴.۲

کند که کند. وی استدلال میهای دینی تأکید میشناختی دینی، بر اهمیت تجربههای سنتی معرفتجان هیک، در نقد نظریه
توانند تأثیر عمیقی بر ذهن و احساس فرد داشته باشند، اما به تنهایی برای توجیه باورهای دینی کافی های دینی، اگرچه میتجربه

بر نیستند. در دیدگاه هیک، تجربه دینی باید با استدلال های منطقی و نقد دلایل همراه شود تا بتوان اعتبار آن را تعیین کرد. او 

به طوری که دلایل  گیری باور دینی، نیازمند یک تعادل میان جنبهاین باور است که فرآیند شکل های شهودی و استدلالی است؛ 
دهد که صرف تکیه بر تجربه برای  د. این رویکرد مبتنی بر تجربه، نشان میموافق و مخالف به طور همزمان مورد ارزیابی قرار گیرن

 (John Hick, 1989).شناختی و هم از نظر نقد انتقادی ناکافی استتوجیه باور دینی، هم از نظر معرفت

 محوررویکرد فضيلت .۴.۳

( در بحث  1۳۸5کند. حسن زاده )شناختی فرد تأکید میمحور در تحلیل ایمان، بر نقش فضایل اخلاقی و معرفترویکرد فضیلت

بیان می کند که فرد با داشتن فضایل شناختی مانند صداقت، تطبیقی اگزیستانسیالیسم غربی و اصالت الوجود در فلسفه اسلامی، 

به شیوهشجاعت فکری و تعهد به پیگیری دلایل معتبر، می ای مستدل و معقول تثبیت کند. در این تواند باورهای دینی خود را 
آیند. این رویکرد هایی برای توجیه باور دینی به شمار میهای شخصیتی فرد به عنوان ضمانتهای اخلاقی و ویژگیچارچوب، ارزش

ی اخلاقی و رفتاری فرد، در تعیین معقولیت باور دینی از اهمیت  هاهای منطقی، ارزیابی ویژگیدهد که علاوه بر استدلالنشان می

 (1۳۸5حسن زاده, ).گرایانه ارائه دهدتواند پاسخ مناسبی به انتقادات قرینهای برخوردار است و میویژه

 گرایانهشناختی و پاسخ به انتقادات قرینهتلفيق رویکردهاي معرفت .۵

شناختی به ایمان به عنوان یک سیستم یکپارچه، امری  های مطرح شده، تلفیق رویکردهای معرفتبا توجه به نقدها و دیدگاه

می نظر  به  تجربهضروری  گرفتن همزمان  نظر  در  مستلزم  تلفیق،  استدلالرسد. این  شهودی،  تضمینهای  و  منطقی  های  های 
)فضیلت عاشوری  تأکید می( در الگوی تحلیل معرفت1۳۹4محور است.  پایه، از  شناختی مفاهیم  پذیرش باورهای واقعا  کند که 

به صورت اولیه بدون دلیل طریق همگرایی ابعاد مختلف معرفت به دست می آید. به عبارت دیگر، باور دینی، اگرچه ممکن است 

های مخالف و تأییدکننده قرار  یل و برهانمطرح شود، اما برای حفظ معقولیت فی بادی النظر نیازمند آن است که در چارچوب دلا
 .گیرد

شود؛  ای محسوب میگرایانه به باور دینی این است که پذیرش آن بدون استدلال، کار غیرمعقول و ناموجهیکی از انتقادات قرینه

پایه در سایر حوزه نشان دادن اینکه باورهای واقعا  دیگر، پلانتینگا با نقد قضیه معیار مبناگرایان و  شناختی مانند  از سوی  های 

نیز بدون دلایل قطعی پذیرفته می کند که ایمان به خداوند، به عنوان یک باور واقعا پایه، مستلزم ارائه شوند، ادعا میادراک حسی 
دهد که همانگونه که باور به وجود خود و جهان دیگر بدون استدلال برهان قاطع نیست. او با استفاده از استدلال تمثیلی نشان می

می پذیرفته  نیقطعی  خداوند  به  باور  میشود،  برهانز  به  الزام  بدون  باشدتواند  موجه  انتقادی،   ;Plantinga, 1992).های 

John Hick, 1989)  پاسخ به انتقاد قرینه بلکه از طریق گرایان، نه از طریق ارائه برهاندر این راستا،  های قاطع برای وجود خدا، 
باشد، باید   به بیان دیگر، اگر معیار معقولیت باور دینی بر مبنای ارائه برهان قطعی  باورهای دینی است.  رد الزام استدلالی برای 

های طور که در ادراک حسی، باور به وضعیتشود؛ اما همانهای شناختی نیز چنین معیاری اعمال میثابت شود که در سایر حوزه

بدون استدلال دقیق پذیرفته می بنابراین، تلفیق رویکردهای  ذهنی  پذیرش باور به خداوند وجود دارد.  شود، در ایمان نیز امکان 

http://www.rassjournal.ir/


 55 -73، ص 1404 پاییز، 43رویکردهای پژوهشی در علوم اجتماعی، شماره 
ISSN: 2476-3675 

http://www. RassJournal. ir 

 

نظر گرفتن تجربهمعرفت پاسخ مناسبی به انتقاد قرینهشناختی، با در  گرایانه ارائه های شهودی، دلایل منطقی و فضایل اخلاقی، 

 (1۳۹4عاشوری, ).دهدمی
 

 گيري نتيجه .۶

های متعدد این دهد که برای توجیه باورهای دینی، ضروری است تا به جنبهشناختی به ایمان نشان میتحلیل رویکرد معرفت
تر ابعاد استدلالی و شهودی ایمان را فراهم  زمینه شناخت دقیق «Believe in» و «Believe that» فرایند توجه شود. تفکیک بین

شناختی منسجم های منطقی، امکان پذیرش یک سیستم معرفتآورد؛ و تحلیل عقلانیت باور دینی، از طریق ارائه دلایل و برهانمی

 .آوردرا به وجود می

رویکرد فضیلتدیدگاه پلانتینگا، جان هیک و  زاویههای  پرداختهمحور هر یک از  باور دینی  به مسئله توجیه  متفاوت  اند.  ای 

به دلایل قطعی،  شناسی اصلاحپلانتینگا با معرفت بر این باور است که ایمان به عنوان یک باور واقعا پایه، حتی بدون استناد  شده 

بر اهمیت تلفیق تجربه تأکید میهای دینی با برهانمعقول و موجه است. جان هیک  دهد که برای  کند و نشان میهای منطقی 

نهایت، رویکرد فضیلت دارد. در  نیاز به ارزیابی همزمان دلایل وجود  عقلانی،  به باور  بر ویژگیتبدیل تجربه  های محور با تأکید 
ارزش ابعاد  فرد،  فراینداخلاقی  به  را  شناختی  و  می  نگرانه  اضافه  دینی  باور  یک سیستم    .کندتوجیه  رویکردها،  این  تلفیق 

های منطقی و فضایل اخلاقی به شکل یکپارچه مورد های درونی، استدلالآورد که در آن تجربهشناختی جامع را فراهم میمعرفت

دهد  های موجود در میان رویکردهای سنتی و معاصر را میگیرند. این سیستم، هم زمینه نقد و بررسی دقیق تفاوتبررسی قرار می
 .کندها و مذاهب مختلف در حوزه فلسفه دین را فراهم میوگوی سازنده میان فرهنگو هم امکان گفت

نهایت، می نتیجه گرفت که رویکرد معرفتدر  بر نیاز به وجود دلایل و برهانتوان  های مستدل در شناختی به ایمان، با تأکید 

و ارزشکنار تجربه به عنوان یک چارچوب نظری کارآمد در تحلیل باورهای دینی مطرح میهای شهودی  شود. این های اخلاقی، 

پاسخ های  گرایانه ارائه داده و زمینه توسعه پژوهشهایی مستدل به انتقادات قرینهچارچوب، علاوه بر تقویت مبانی عقلانی باور، 
 .آوردآتی در حوزه فلسفه دین را فراهم می

 شناختی غيرمعرفتی به ایمانرویکرد روان .۲-۲

 شناختی ایمانتبيين ماهيت روان .1

بر تجربهرویکرد روان غیرمعرفتی، برخلاف رویکردهای صرفاً شناختی،  کند. های درونی، میل و اشتیاق فرد تأکید میشناختی 
شود که ای چندبعدی در نظر گرفته میدر این چارچوب، ایمان فراتر از یک سیستم عقاید عقلانی و برهانی است و به عنوان پدیده

ناشی از تمایل عمیق به تحقق معنا و  های عاطفی، روانی و تجربی میشامل جنبه باشد. از منظر این رویکرد، تجربه ایمان در فرد، 

شود. ای که این تجربه، محرکی برای تحول درونی و بهبود رفتار فردی محسوب میهای معنوی است؛ به گونههمگام شدن با ارزش

با پرسش و تجربهفرد در مواجهه  عرفانی، بهای وجودی  حیطه ایمان شده و از طریق یک  ه شیوههای  غیرقابل توصیف وارد  ای 
در این زمینه، میل به معنا و تجربه عمیق روحانی   .(1۳۷۸, اتکینسونیابد )»پرش روانی« به ناشناخته، به حالت ایمان دست می

های  دهنده ایمان مطرح هستند. به عنوان نمونه، فرد در مواقع بحرانی یا در جستجوی پاسخ به پرسشبه عنوان عوامل اصلی شکل

به دریچه ای از ایمان دست یابد؛ حالتی که در آن احساس نزدیکی به وجودی، ممکن است از طریق تجربیات عاطفی و احساسی 
با خداوند به وقوع میحقیقت معنوی و تجربه ای، اگرچه فاقد دلایل شناختی قطعی است، اما از  پیوندد. چنین تجربهای از اتحاد 

به عنوان عاملی مهم در ایجاد ساختار درونی ایمان مورد تأیید قرار مینظر روان علیگیرد. تجربهشناختی  رغم ناپیدا  های درونی، 

علمی آنبودن م الهامعیارهای  عنوان منبع  به  شناخته ها،  او  و تحول اخلاقی  نگرش فرد  عمیق در  بخش جهت ایجاد تغییرات 

 .(Johnson, 1995) شوندمی

رویکرد روان در در مجموع،  عنصر اساسی  که تجربه درونی و اشتیاق فردی،  باور است  بر این  غیرمعرفتی به ایمان  شناختی 

از طریق تحلیل عمیق حالتشکل است که تنها  نمیگیری ایمان است. این رویکرد بر آن استوار  به های احساسی و روانی  توان 

های منطقی همراه شوند تا پایداری های عقلانی و استدلالها با برهانشناخت جامع ایمان دست یافت؛ بلکه لازم است این تجربه
 .و اعتبار ایمان تضمین گردد

http://www.rassjournal.ir/


 55 -73، ص 1404 پاییز، 43رویکردهای پژوهشی در علوم اجتماعی، شماره 
ISSN: 2476-3675 

http://www. RassJournal. ir 

 

 گرایانه کيرکگورتحليل دیدگاه ایمان .۲

توان  کند که نمیپل کیرکگور، یکی از اندیشمندان برجسته غربی، ایمان را به عنوان یک تجربه درونی و احساسی تبیین می-ژان
بر این نکته تأکید دارد که ایمان نیازمند یک »پرش« به ناشناخته است؛ پرشی که  آن را صرفاً در قالب عقلانیت مدرن فهمید. او 

به دریچهدر آن فرد از محدودیت عقل و استدلال جدا شده و  یابد. به بیان دیگر، ی شخصی و عمیق دست میای از تجربههای 

برای تجربه بیشتر و  ایمان در کیرکگور فرایندی است که در آن شک و تردید نیز نقش مهمی دارند؛ چرا که این شک، انگیزه ای 

 .(Kierkegaard, 2000) شودتعمیق رابطه فرد با معنویت محسوب می

با  انسان در مواجهه  انسانی دارد؛  ریشه در ذات  و احساسی،  به عنوان یک رویداد روانی  تجربه ایمان  دیدگاه کیرکگور،  در 

تواند به طور کامل پاسخگو باشد. به عبارت دیگر، ایمان در  های وجودی، ملزم به گذر از یک مرز است که در آن عقل نمیتناقض

پاسخ به عیار است که صرفاً از طریق دل و احساس به واقعیت درمیی تماماین دیدگاه، یک تجربه آید. کیرکگور با این بیان، در 
سازد و به نقد رویکردهای صرفاً عقلانی شناختی زمان خود، جایگاه تجربه و احساس را در ایجاد ایمان برجسته میمباحث معرفت

بعُد  .  .(Smith, 1998) پردازدمی بلکه باید در  از جنبه دیگری، کیرکگور معتقد است که ایمان نه تنها یک تجربه درونی است، 

گیرد، اما این تجربه در نهایت  عملی نیز تجلی یابد. او بر این باور است که اگرچه تجربه ایمان از طریق پرش به ناشناخته شکل می
های فرد منعکس شود. بنابراین، برای کیرکگور، ایمان تنها به عنوان یک حالت ذهنی و روانی کافی گیریباید در رفتار و تصمیم

باید با اقدام و عمل مرتبط گردد؛ امری که باعث می بخش در زندگی فرد  ی ایمان به عنوان یک عامل تحولشود تجربهنیست و 

 .(Davies, 2003) شناخته شود

بر جنبه نشان دهد که تجربهبه طور خلاصه، کیرکگور با تأکید  ی ایمان از طریق یک  های عاطفی و تجربی ایمان، سعی دارد 
ریسک میعمل شخصی و  ناشناخته تحقق  نمیآلود، یک پرش به سوی  که از دیدگاه او،  صرفاً در قالب یابد؛ امری  توان آن را 

گیری ایمان های درونی و احساسی فرد در فرایند شکلکند تا تجربهای فراهم میهای عقلانی توضیح داد. این دیدگاه، زمینهبرهان

 .طور جدی مورد توجه قرار گیرندبه

 گرایی اسلامیشناختی غيرمعرفتی از منظر فلسفه اسلامی و عقل نقد و تحليل رویکرد روان .۳

بدون ادغام جنبهشناختی غیرمعرفتی به ایمان، اگرچه ارزشمند شناخته میاز منظر فلسفه اسلامی، رویکرد روان های شود، اما 

بر این باورند که ایمان علاوه بر بُعد احساسی و درونی، باید با استدلال عقلانی و   عملی، ناقص است. متفکران اسلامی  عقلانی و 
های اسلامی  ی مطمئن و پایدار در نظر گرفته شود. در این راستا، نظریههای قطعی همراه گردد تا بتواند به عنوان یک پدیدهبرهان

های درونی ای که عقلانیت ایمانی، باید هماهنگ با تجربهکنند؛ به گونههای عقلانی تأکید میهای روانی و استدلالبر تلفیق تجربه

 .(1۳۹0فرد عمل کند )نجفی, 

سوی عقل اساسی که از  نقدهای  مییکی از  مطرح  بر تجربهگرایان اسلامی  بیش از حد  تکیه  اگرچه شود،  های روانی است. 

گیری ایمان باشند، اما صرفاً به این تجربیات اتکا کردن ممکن است به توانند محرک اصلی شکلتجربیات درونی و احساسی می

های عاطفی، شامل بعُد  گرایی منجر شود. در فلسفه اسلامی، ایمان مفهومی جامع است که در کنار تجربهنوعی فردگرایی و نسبی

برهان عقلانی نیز می نمیاثبات و  بلکه نیازمند تبیین باشد. به بیان دیگر، ایمان در اسلام تنها به عنوان حالتی روانی تفسیر  شود، 
 .(1۳۸5فته شود )خسروپناه, های منطقی است تا به عنوان یک باور قطعی پذیردلایل و برهان

بر اهمیت تعامل بین جنبه های عقلانی و روانی تأکید دارد. بسیاری از متفکران اسلامی معتقدند  در این میان، فلسفه اسلامی 

تجربه به ابعاد معنوی، اخلاقی و عملی توجه کرد. از این منظر،  باید همزمان  ی درونی ایمان، تنها  که برای درک صحیح ایمان، 
بهبود رفتار  زمانی ارزشمند است که منجر به تحول در رفتار و اخلاق فرد گردد. به عبارت دیگر، ایمان باید به مثابه عاملی برای 

های عقلانی به یک باور عملی و قابل تحقق تبدیل  ی روانی، از طریق استدلالفردی و اجتماعی تلقی شود؛ امری که در آن تجربه

 .(1۳۸۸شود )داوری اردکانی, می

های منطقی و دلایل قطعی های فردی، اگر بدون استناد به برهانگرایی اسلامی همچنین به این نکته اشاره دارد که تجربهعقل

مطرح شوند، ممکن است به تعصبات شخصی منجر شوند. بنابراین، در تحلیل فلسفه اسلامی از ایمان، لزوم یک رویکرد چندبعدی  

http://www.rassjournal.ir/


 55 -73، ص 1404 پاییز، 43رویکردهای پژوهشی در علوم اجتماعی، شماره 
ISSN: 2476-3675 

http://www. RassJournal. ir 

 

برهانو همگون میان تجربه باعث میی احساسی و  عقلانی به خوبی مورد تأکید قرار گرفته است. این امر  پدیده های  ی  شود تا 

 .(1۹۸2)کواین, ایمان، علاوه بر ابعاد درونی، به عنوان یک ساختار عقلانی و عملی نیز شناخته شود 

نقد رویکرد صرفاً روان بر ضرورت تلفیق جنبهاز سوی دیگر، برخی اندیشمندان غربی نیز در  های شناختی به ایمان، به تأکید 
به عنوان یکی از چهرهعقلانی پرداخته های احساسی را  شناختی و فلسفه دین در غرب، تجربههای برجسته رواناند. ویلیام جیمز، 

نیز مورد  دانست، اما در عین حال معتقد بود که این تجربیات باید از طریق استدلالبه عنوان منبع اصلی ایمان می های منطقی 

چنین رویکردی مشابه نظریه تلفیقی در فلسفه اسلامی   .(James, 1902) تایید قرار گیرند تا بتوانند به یک باور پایدار منجر شوند

 .کنداست که به همگرایی تجربه و عقلانیت برای رسیدن به یک ایمان مستحکم اشاره می

گرایی، بر لزوم ادغام دو بُعد درونی شناختی غیرمعرفتی از منظر فلسفه اسلامی و عقلتوان گفت نقد رویکرد رواندر نهایت، می

به عبارتی، هرچند تجربه بروز ایمان دارند، اما بدون همسویی و تأیید و عقلانی تأکید دارد.  نقش مهمی در  های روانی و احساسی 

بُعد در یک مدل جامع میهای عقلانی، نمیبرهان یافت. از این رو، تلفیق این دو  تواند توان به یک ایمان قطعی و مستحکم دست 
 .ساز گفتگویی سازنده میان متفکران اسلامی و غربی در حوزه فلسفه دین شود زمینه

 بنديجمع .۴

ای درونی و احساسی توضیح داده شد؛ سپس از منظر کیرکگور، شناختی ایمان به عنوان تجربهدر این بررسی، ابتدا ماهیت روان

ای عمیق که در نهایت نیازمند تحقق بُعد عملی است، مورد تحلیل قرار گرفت. ایمان به عنوان یک پرش به سوی ناشناخته و تجربه

نقد و تحلیل رویکرد روان نشان داد که برای رسیدن به شناختی غیرمعرفتی از منظر فلسفه اسلامی و عقلدر ادامه،  گرایی اسلامی 

 .های عملی تلفیق شوندهای عقلانی و برهانهای روانی با استدلالدرک جامع از ایمان، لازم است جنبه

نه تنها از بُعد معرفتی به ایمان نگاه می نیز در بر میاین رویکرد تلفیقی،  گیرد. در فلسفه کند، بلکه ابعاد اخلاقی و عملی آن را 

ایمان به عنوان عاملی برای تحول اخلاقی و اجتماعی تلقی می که در آن تجربهاسلامی،  دلایل  شود؛ امری  های درونی به همراه 

شوند. بنابراین، برای دستیابی به یک مدل نظری کارآمد ساز ایجاد تغییر در نگرش و رفتار فرد میهای قطعی، زمینهعقلانی و برهان
و عقلانی توجه شود بُعد احساسی  غیرمعرفتی به به طور کلی، رویکرد روان،  در حوزه ایمان، ضروری است که به هر دو  شناختی 

برجسته می  های درونی، میلایمان، از یک سو اهمیت تجربه سازد و از سوی دیگر، با نقدهایی که بر لزوم تلفیق آن با و اشتیاق را 

به یک تحلیل چندبُعدی از پدیده ایمان منجر می افزایی  دهد که تنها از طریق همشود. این تحلیل نشان میعقلانیت تأکید دارد، 

به درکی پایدار و جامع از ایمان دست یافت؛ امری که در نهایت میهای منطقی میهای روانی و استدلالبین تجربه تواند به توان 
 . های ارزشی منجر شودبهبود رفتار فردی و اجتماعی و تحول در نظام

نهایت، نتیجه رواندر  است که رویکرد  بررسی حاکی  این  نمیگیری از  به تنهایی  غیرمعرفتی، اگرچه  به یک  شناختی  تواند 

یکی از مولفه به عنوان  از ایمان برسد، اما  نقشی اساسی دارد. تلفیق این های اصلی در فرآیند شکلشناخت جامع  گیری ایمان، 
ساز ایجاد مدلی خواهد بود که بتواند پدیده ایمان را از زوایای مختلف بررسی و تحلیل های عقلانی و عملی، زمینهرویکرد با تحلیل

تواند به عنوان کند. این مدل تلفیقی، هم در مطالعات فلسفه دین و هم در کاربردهای عملی در حوزه تربیت اخلاقی و معنوی، می

 .(1۳۸۸داوری اردکانی, یک چارچوب نظری مفید و کارآمد مورد استفاده قرار گیرد )

به مباحث ارائه میبا توجه  برای دستشده،  که  به ابعاد متعدد آن توان گفت  است  یابی به یک تحلیل دقیق از ایمان، لازم 
بُعد عقلانی که به برهان و استدلال نیاز پرداخته شود؛ از جمله بُعد روان شناختی که شامل میل، اشتیاق و تجربه درونی است و 

پدیده ایمان ارائه می بُعد در کنار هم، تصویری جامع از  منظر اجتماعی قابل  دارد. این دو  فردی و هم از  دهند که هم از منظر 

های اسلامی و غربی در خصوص چیستی ایمان و راهکارهای  ساز گفتگویی میان فلسفهتواند زمینهاستفاده است. چنین رویکردی می
به تنهایی دهد که تجربهشناختی غیرمعرفتی به ایمان نشان میدر نتیجه، رویکرد روان.  تحقق آن گردد های درونی و احساسی، 

باید با استدلال نیستند و  بر ایجاد کافی  پایدار و عملی منجر گردند. این تلفیق، علاوه  های عقلانی تلفیق شوند تا به یک ایمان 

های آتی در حوزه فلسفه کند. از این رو، پژوهششناختی ایمان کمک میتوازن میان ابعاد ذهنی و عملی، به تقویت مبنای معرفت

بایست به دنبال مدلی جامع و چندبُعدی باشند که بتواند از زوایای مختلف پدیده ایمان را مورد بررسی قرار دهد و به یک  دین می
 . درک عمیق و کارا از آن دست یابد

http://www.rassjournal.ir/


 55 -73، ص 1404 پاییز، 43رویکردهای پژوهشی در علوم اجتماعی، شماره 
ISSN: 2476-3675 

http://www. RassJournal. ir 

 

 شناختی به ایمانرویکرد عمل  .۲-۳

 شناختی به ایمانتعریف و اهميت رویکرد عمل  .1

بلکه به عنوان عاملی فعال در ایجاد شناختی فراتر از یک حالت ذهنی یا باور صرف در نظر گرفته میایمان از منظر عمل شود؛ 

فردی و اجتماعی تلقی می یعنی پذیرش  تغییرات اخلاقی،  گردد. در این دیدگاه، ایمان مستلزم همگامی میان باور و کنش است؛ 
شود که در رفتارهای ملموس فرد تجلی یابد. این رویکرد، نقش عمل به عنوان عقاید دینی تنها زمانی ارزشمند و زنده محسوب می

برجسته می سازد و معتقد است که عدم تطابق بین گفتار و عمل، نشانه ضعف و یا حتی تضعیف اعتبار ایمان نمود واقعی ایمان را 

بلکه با ظهور مل بهبود در شناخت و درک مفاهیم دینی میآید. از این منظر، تحول در سطح فردی نه تنها شابه شمار می شود، 

 .(James, 1902) های عملی مانند عبادت، کمک به نیازمندان، ترویج اخلاق و ایجاد تغییرات اجتماعی همراه استکنش

بر همگامی میان باور و عمل شده است. قرآن کریم در آیه نیز تأکید فراوانی  فرماید: »إِنَّ می  تین ای از سورهدر سنت اسلامی 

غَیْرُ ممَْنُونٍ« )قرآن,  این آیه نشانگر آن است که ایمان واقعی تنها زمانی ارزشمند  (.  6تین  الَّذِینَ آمَنُوا وَعمَِلُوا الصَّالِحَاتِ لهَمُْ أجَْرٌ 

دهنده تعهد و درک عمیق از معانی دینی است. از این رو، رویکرد است که در عمل به ثمر برسد؛ چرا که عملکرد صحیح فرد، بازتاب
عملکرد دینی و اجتماعی مطرح  عمل به عنوان الگویی برای تبیین  غربی و هم در سنت اسلامی،  شناختی به ایمان، هم در تفکر 

 .(1۳۸۸زاده, شده است )خادمی و علی

 دیدگاه پراگماتيستی ویليام جيمز .۲

به مسائل دینی به شمار  برجسته آمریکایی، از جمله مدافعان اصلی رویکرد پراگماتیستی  ویلیام جیمز، فیلسوف و روانشناس 

آنمی بر این باور است که ارزش و صحت باورها از طریق تأثیر  شود. به های عملی و زندگی روزمره اثبات میها بر تجربهآید. او 

های عقلانی و شناختی بلکه به واسطه احساسات و تمایلات ای زنده و پویا است که نه تنها شامل جنبهعقیده جیمز، ایمان تجربه
 .کندفردی نیز معنا پیدا می

های عملی کند که در مواجهه با مسائلی چون شک و ابهام، انسان باید به عنوان یک موجود زنده، در برابر تجربهجیمز تأکید می

کننده در های منطقی و عقلانی، تجربه عملی ایمان به عنوان عاملی تعیینخود تکیه کند. از این رو، به جای اتکا صرف به استدلال
های گیری انگیزهکنند که موجب شکلکند که باورهای دینی، زمانی معنا پیدا میشود. او بیان میانتخاب باورهای دینی مطرح می

توان آن را از یک وضعیت نظری به عملی و ایجاد تغییر در رفتار فرد شوند. به عبارت دیگر، تنها از طریق تجلی عملی ایمان، می

 .(James, 1902) یک حالت زنده و تاثیرگذار تبدیل کرد

در تحلیل وی، تجربه عملی ایمان موجب بروز احساس مسئولیت، انگیزش برای تلاش در جهت اهداف والاتر و ایجاد همبستگی  
به اعمال خیرخواهانه و اخلاقی بروز دهد، نه تنها  اجتماعی می شود. به عنوان مثال، فردی که باورهای دینی خود را در قالب اقدام 

ای برای بررسی چگونگی تحول ایمان از یک  شود بلکه تأثیر مثبتی بر جامعه دارد. این دیدگاه، پایهدر سطح فردی دچار تعالی می

 .(James, 1902) گرددکند که در نهایت به بهبود شرایط اجتماعی منجر میحالت ذهنی به کنشی ملموس فراهم می

 نقد و تحليل دیدگاه بليز پاسکال  .۳

با رویکرد عملی به ایمان ارائه میدر سوی دیگر، بلیز پاسکال، فیلسوف و ریاضی دهد. دان فرانسوی، نگرشی متفاوت اما مرتبط 

با ناشناخته به انتخابپاسکال بر این عقیده است که انسان در مواجهه  پذیر  هایی ریسکها و مسائل بنیادی زندگی، مجبور است 
نظریه شرط بزند. او از  عقلانی اثبات  بندی خود استفاده میدست  کند تا نشان دهد انتخاب ایمان، حتی در صورتی که از منظر 

 .قطعی نداشته باشد، از منظر عملی بهترین گزینه برای انسان است

با پیچیدگی به پاسخگویی به پاسکال معتقد است که شرایط وجودی انسان،  است که عقل مطلق قادر  ها و تردیدهایی همراه 
کند، به انتخاب ایمان های ذاتی که در زندگی خود مشاهده میها نیست. بنابراین، انسان باید بر اساس تجربیات عملی و ارزشآن

تواند به عنوان عاملی برای تضمین کند که انتخاب ایمان، با وجود وجود شک و عدم قطعیت عقلانی، میدست یابد. او استدلال می

باورهای  تجربه عملی را در تعیین صحت  پاسکال اهمیت  نجات روحی و دستیابی به اهداف والای زندگی تلقی شود. از این رو، 
توان از آن به های اخلاقی و اجتماعی گردد، میبه کنشکند و معتقد است که تنها در صورتی که ایمان منجر دینی برجسته می

 .(Pascal, 1670) عنوان یک تجربه واقعی یاد کرد

http://www.rassjournal.ir/


 55 -73، ص 1404 پاییز، 43رویکردهای پژوهشی در علوم اجتماعی، شماره 
ISSN: 2476-3675 

http://www. RassJournal. ir 

 

پذیر، در بستر شرایط وجودی انسان باید همزمان کند که انتخاب ایمان، به عنوان یک عمل ریسکبه علاوه، پاسکال تأکید می

های اخلاقی و اجتماعی باشد. او معتقد است که اگرچه انتخاب ایمان ممکن است از نظر عقلانی قابل اثبات نباشد، با تعهد به کنش

اما از نظر عملی و تجربی، بایستی با تعهد به اعمال نیکو همراه شود تا ارزش واقعی آن تثبیت گردد. در این میان، پاسکال به نقش 
به گونهی و ترویج اخلاقیات در جامعه اشاره میتجربه عملی در ایجاد الگوهای رفتار با بروز رفتارهای مبتنی بر کند؛  ای که فرد 

 .(Pascal, 1670) دهدداف والای انسانی ارائه میای از تعهد و تلاش برای تحقق اهایمان، نمونه

 هاي پراگماتيستی غربی با نگرش اسلامیتطبيق دیدگاه .۴

رابطه میان ایمان و عمل به گونه ای بیان شده است که ایمان تنها به عنوان یک تصدیق ذهنی کافی نیست؛ از منظر اسلامی، 

های اسلامی، اهمیت همگامی میان باور و عمل به های عملی در زندگی فرد و جامعه نمود یابد. در آموزهبلکه باید به صورت کنش

کند: »إِنَّ الَّذِینَ آمَنُوا وَعمَِلُوا الصَّالِحَاتِ لهَمُْ أجَْرٌ غَیْرُ تأکید می تینای از سوره وضوح بیان شده است. به عنوان مثال، قرآن در آیه
 .کند که با اعمال نیکو همراه شود. این آیه نشانگر این است که ایمان واقعی تنها زمانی معنا پیدا می(6تین ممَْنُونٍ« )قرآن, 

های عملی شده است. در احادیث متعدد پیامبر اکرم )ص( نیز  در اندیشه اسلامی، همواره تأکید بر تبدیل معارف دینی به کنش

یعنی عملکرد صحیح فرد نشانگر عمق باور و تعهد او نسبت به معانی دینی است. به آمده است که »ایمان از عمل ناشی می شود«؛ 
عدم تطابق میان گفتار و عمل به عنوان نشانه شود. از این رو، همانند رویکرد ای از ضعف در ایمان تلقی میبیان دیگر، در اسلام، 

به گونه تجلی عملی ایمان تأکید دارند؛  نیز بر اهمیت  بلیز پاسکال، اسلامیان  باید  پراگماتیستی ویلیام جیمز و  ای که فرد مومن 

 .(1۳۸5های ملموس و اخلاقی به نمایش بگذارد )خسروپناه, همواره سعی کند باورهای درونی خود را از طریق کنش

غربی و نگرش اسلامی در رابطه ایمان و عمل، نشان می دهد که در هر دو حوزه، عدم از سوی دیگر، تطبیق میان رویکردهای 
بر اهمیت تجربه عملی برای  تواند منجر به فروپاشی ارزشهمگامی میان گفتار و کنش می های دینی گردد. در حالی که جیمز 

نیز به کند و پاسکال انتخاب ایمان را به عنوان عاملی برای مواجهه با شرایط وجودی مطرح میتثبیت ایمان تأکید می سازد، اسلام 

ای فراهم  های غربی و اسلامی، زمینهاثر است. این تقارن میان دیدگاهکند که ایمان بدون ظهور در عمل، ناقص و بیوضوح بیان می
پژوهشگران بتوانند با تحلیل دقیق رابطه میان بمی سطح اخلاقی و اجتماعی جامعه آورد تا  برای ارتقای  اور و عمل، راهکارهایی 

 .(1۳۸۸زاده, ارائه دهند )خادمی و علی

نظام فکری، تبدیل باور به عمل نه تنها تأثیری در سطح فردی  توان به نکتهدر این تطبیق، می ای مهم اشاره کرد که در هر دو 

بلکه به عنوان عاملی محرک برای تغییرات ساختاری در جامعه عمل می که با تجلی عملی ایمان خود در قالب دارد  کند. فردی 
تواند به عنوان الگویی برای دیگران تلقی شده های انسانی عمل کند، میهای اجتماعی و حمایت از ارزشهای اخلاقی، فعالیتکنش

و موجی از تغییرات مثبت در سطح جامعه ایجاد نماید. این امر، هم در مطالعات روانشناسی اجتماعی غرب و هم در تفاسیر دینی 

 .معاصر به رسمیت شناخته شده است

 شناختی بر تحول فردي و اجتماعیتأثيرات رویکرد عمل  .۵

های عملی است. فردی  دهد که تحول در سطح فردی، در پی ظهور کنششناختی به ایمان نشان میبررسی دقیق رویکرد عمل

به رشد شخصیتی و تعالی روحی دست  به عمل تبدیل کند، از طریق تحقق اهداف معنوی و اخلاقی،  که باورهای دینی خود را 
های درونی و ایجاد حس مسئولیت یابد. از منظر روانشناسی، این تبدیل باور به کنش، موجب افزایش خودآگاهی، تقویت انگیزهمی

بلکه به عنوان در برابر جامعه می به عنوان عاملی محرک برای بهبود رفتار فردی  به عبارت دیگر، تجربه عملی ایمان نه تنها  شود. 

 . کندعاملی برای ایجاد همبستگی اجتماعی و ترویج عدالت اجتماعی عمل می

در بستر اجتماعی، افراد فعال و متعهد در تجلی عملی ایمان، قادر به ایجاد تغییرات بنیادین در ساختارهای فرهنگی و اخلاقی  

بر باورهای عمیق دینی، در سطح اجتماع گسترش یابد، میجامعه هستند. هنگامی که کنش توان شاهد بهبود های فردی مبتنی 

ترویج رویکرد عمل بود. به این ترتیب،  تضادهای موجود در جامعه  همدلی و کاهش  شناختی به ایمان روابط اجتماعی، افزایش 
به عنوان ابزاری موثر در تبیین مسیر تحول فرهنگی و اجتماعی تلقی شود؛ چرا که جامعهمی ای که در آن همگامی میان تواند 

 .رودو اخلاقی پیش میهای انسانی گفتار و عمل مشاهده شود، به طور طبیعی به سوی تحقق ارزش

http://www.rassjournal.ir/


 55 -73، ص 1404 پاییز، 43رویکردهای پژوهشی در علوم اجتماعی، شماره 
ISSN: 2476-3675 

http://www. RassJournal. ir 

 

میشناختی به ایمان زمینهاز منظر فلسفی، رویکرد عمل های مختلف مورد  آورد تا مسئله »ایمان واقعی« از دیدگاهای فراهم 

های ملموس و  دهد که ایمان، تنها به عنوان یک باور نظری نیست بلکه باید در قالب کنشبررسی قرار گیرد. این رویکرد نشان می

توانند با تمرکز بر رابطه میان های آتی در حوزه فلسفه دین میتاثیرگذار در زندگی فرد و جامعه تجلی یابد. بدین ترتیب، پژوهش
بر میباور و عمل، چارچوبی نوین برای تحلیل تجربیات ایمانی ارائه دهند که هم جنبه در .. گیردهای شناختی و هم عملی را در 

به اهمیت رویکرد عمل و اجتماعی، لازم است که نهایت، با توجه  بنیادین در ساختار فردی  شناختی به ایمان در ایجاد تغییرات 

با رویکردهای میانپژوهش بپردازند. این مطالعات میرشتههای آتی  به تحلیل دقیق این رابطه  تواند علاوه بر گسترش دانش  ای 

عملی آن را در بهبود شرایط فرهنگی و اجتماعی جامعه به اثبات برسانند. از این رو، تشویق  نظری در حوزه فلسفه دین، تأثیرات 
به شمار میبه پژوهش  . آیدهای چندوجهی و تطبیقی در این زمینه، امری ضروری 

 گانه در تبيين ایمانبخش سوم: تعامل و سازگاري ميان رویکردهاي سه

 ضرورت تعامل و یکپارچگی رویکردهاي مختلف در فهم ایمان .۳-1

بهتواند پیچیدگیشود که هیچ رویکردی به تنهایی نمیدر تحلیل پدیده ایمان، مشخص می طور  های این مفهوم چندوجهی را 
های عقلانی، سعی در اثبات اعتبار باورهای دینی دارد و  شناختی با استناد به استدلالکامل بیان کند. از یک سو، رویکرد معرفت

دیگر، رویکرد روان غیرمعرفتی بر تجربهاز سوی  باورها تأکید میشناختی  تحقق این  برای  کند؛ های درونی، اشتیاق و میل فرد 

گذارد. این سه رویکرد در  شناختی، تحقق عملی باورها را در قالب رفتار و تغییرات اجتماعی به نمایش میهمچنین، رویکرد عمل

آورند. به همین دلیل، تلفیق این رویکردها، نه تنها یک ضرورت راهم میکنار یکدیگر، امکان ارائه تحلیلی جامع از پدیده ایمان را ف
عملی نیز محسوب می بلکه یک ضرورت  که مینظری  پاسخگوی چالششود  باشد )هوشنگی, تواند  ایمان  پیچیده در فهم  های 

1۳۷۹). 

باورهای دینی از منظر استدلالدر حوزه معرفت بررسی عقلانیت و توجیه  بسزایی دارد. به عنوان شناختی،  نقش  های منطقی 
نشان می نظری و عقل عملی  میدهد که چگونه استدلالمثال، در فلسفه کانت، تفاوت میان عقل  توانند به تبیین های منطقی 

به تنهایی، بدون توجه به بُعد احساسی و عملی، تصویر ناقصی از پدیده ایمان   مسائل اخلاقی و دینی بپردازند؛ در حالی که این امر 

نظر قرار گیرند، نشاناین نکته که استدلال .(Kant, 1781/2003) دهدارائه می عقلانی، باید در کنار سایر ابعاد مد  دهنده های 

یکپارچه با تلفیق این دیدگاهسازی دیدگاهاهمیت  به فهمی جامع از  ها میهای مختلف در تحلیل ایمان است؛ چرا که تنها  توان 
نادیده بگیرند، امری  های صرفاً عقلانی ممکن است جنبهایمان دست یافت. لازم به ذکر است که تحلیل عاطفی را  های تجربی و 

 .(1۳۹0شناختی نیز تایید شده است )نجفی, که به واسطه مطالعات روان

روان دیگر، رویکرد  سوی  نشان میاز  رویکرد،  این  دارد.  تأکید  شهودی  تجربیات درونی و  بر  غیرمعرفتی  که شناختی  دهد 
میتجربه به عنوان منبعی از دانش شهودی و ارزشی،  توانند به تثبیت باورهای دینی کمک کنند؛ به های عاطفی و شهودی فرد، 

به عبارت   .(Jones, 1998) کنندگیری ایمان ایفا میطوری که تجربه درونی و میل به تحقق باورها، یک نقش محرک در شکل

پدیده  دیگر، در کنار استدلال پویا از  نیز باید مورد توجه قرار گیرد تا تصویری زنده و  احساس و تجربه درونی فرد  های منطقی، 

های مرتبط با ادراک معنوی، مورد تأیید قرار گرفته ایمان ارائه شود. این دیدگاه، همچنین از طریق مطالعات روانشناختی در حوزه
نشان می که شواهد تجربی  باشند  های عاطفی، میدهد که تجربهاست؛ چرا  بسزایی داشته  باورهای دینی تأثیر  بر تثبیت  توانند 

 .(1۳۹۷)پاکیزه, 

ای تجلی  گونهکند. از منظر عملی، ایمان باید بهشناختی بر تحقق عملی باورها در زندگی روزمره تأکید میهمزمان، رویکرد عمل
شده در حوزه اخلاق و اجتماع نشان های انجامیابد که نه تنها در سطح فکری بلکه در رفتار و عمل فرد نیز مشهود باشد. پژوهش

توانند معتبر تلقی شوند که به واسطه اعمال ملموس در زندگی فردی و اجتماعی به دهد که باورهای دینی، تنها در صورتی میمی

کند که تحقق عملی باورها، دهنده اهمیت بُعد عملی در تحلیل ایمان است و بیان میاین امر نشان .(Lewis, 1996) اثبات برسند
آن اثربخشی  و  اعتبار  تقویت  در  حیاتی  میعاملی  محسوب  عملها  رویکرد  تلفیق  بنابراین،  رویکردهای  شود.  با  شناختی 

پدیده ایمان منجر میشناختی و روانمعرفت برای فهم  های استدلالی شود که از یک سو جنبهشناختی، به ایجاد چارچوبی جامع 

 .(Kierkegaard, 1843/1985) گیرددهد و از سوی دیگر، تجربیات عاطفی و تحول عملی را نیز در بر میرا پوشش می

http://www.rassjournal.ir/


 55 -73، ص 1404 پاییز، 43رویکردهای پژوهشی در علوم اجتماعی، شماره 
ISSN: 2476-3675 

http://www. RassJournal. ir 

 

خورد، هر دو حوزه به نوعی به دنبال ایجاد تعادلی میان  ای فلسفه اسلامی و غربی به چشم میهمانگونه که در مطالعات مقایسه

عملی ایمان از دیرباز جزو ویژگی تأکید بر تجربه قلبی و تحقق  های برجسته عقلانیت و تجربه درونی هستند. در فلسفه اسلامی، 

عرفانی به غرب، جنبششمار میتفسیرهای  عملی و  آید؛ در حالی که در فلسفه  بر ضرورت تجربه  اگزیستانسیالیستی نیز  های 
تأکید دارند. این شباهت نشانها و تفاوتشهودی  بتواند به صورت همزمان، ابعاد ها،  دهنده نیاز به یک رویکرد تلفیقی است که 

اردکانی,   )داوری  بر گیرد  در  عملی ایمان را  احساسی و  تلفیق رویکردهای مذکور می1۳۸۸نظری،  ساز تواند زمینه(. از این رو، 

بینگفت بهای و میان فرهنگرشتهوگوی  به تبیین جامعهای مختلف دینی گردد،  از چیستی ایمان دست طوری که بتوان  تری 

 .یافت

های عاطفی است. تر تعامل میان استدلال عقلانی و تجربهیکی از مزایای رویکرد جامع تلفیقی، ایجاد بستری برای بررسی دقیق

های منطقی و دلایل عقلانی بررسی شده و سپس با بسط دادن تجربیات شهودی  به عنوان مثال، در یک مدل تلفیقی، ابتدا استدلال

تواند به پژوهشگران کمک کند تا درک شود. این تعامل میها بر تثبیت باورهای دینی تحلیل میو عاطفی، چگونگی تأثیرگذاری آن
نحوه شکلعمیق تنهایی ممکن است منجر گیری و تحقق ایمان به دست آورند؛ چرا که صرفاً بررسی هر یک از این ابعاد بهتری از 

 .(Taylor, 2000) بعدی گرددهای ناقص و یکبه برداشت

نوین در جهت تحول فردی و اجتماعی کمک نماید. از منظر عملی، همچنین، تلفیق این رویکردها می تواند به ارائه راهکارهای 

برسند، نقش ایمان در ساختار اجتماعی و اخلاقی   در صورتی که باورهای دینی در قالب اعمال واقعی و تغییرات رفتاری به اثبات 
نمایان می همچنین میجامعه به وضوح  باورهای دینی در زندگی شود. این امر  سنجش اثربخشی  برای  عنوان معیاری  به  تواند 

در این میان، تلفیق رویکردهای   .(Cole, 2002) گرددروزمره تلقی شود، که در نهایت منجر به ارتقای سطح اخلاقی و اجتماعی می

این امکان را می یکپارچه، به ارزیابی دقیقمختلف، به پژوهشگران  رابطه میان استدلال، دهد که از طریق یک چارچوب  تری از 
 .تجربه و عمل دست یابند

و عملی، تصویری به طور کلی، می به ابعاد نظری، شهودی  با پرداختن  در تحلیل ایمان،  توان گفت که رویکرد جامع تلفیقی 

یابد.  کند و به یک تبیین جامع و مستدل دست میبُعدی پیشین عبور میدهد که از نقدهای تکچندبعدی از پدیده ایمان ارائه می

با بررسی تعامل میان استدلالهای مختلف، به پژوهشگران کمک میاین رویکرد، با تلفیق دیدگاه عقلانی، تجربهکند تا  های های 
تواند به عنوان  همچنین، این مدل می .(Anderson, 2003) درونی و تحقق عملی، به شناخت بهتری از چیستی ایمان دست یابند

شناسی و  های فلسفه، روانهای متفاوت و همچنین میان حوزهوگوی سازنده میان اندیشمندان دینی از فرهنگای برای گفتپایه

به مسئله ایمان میها از دیدگاهعلوم اجتماعی مورد استفاده قرار گیرد؛ زیرا هر کدام از این حوزه نگرند و یکپارچگی  های متفاوتی 
 .(1۳۸۸آورد )داوری اردکانی, های آتی فراهم میهای نوینی برای پژوهشها، زمینهآن

بلکه از منظر عملی نیز آشکار می نه تنها از منظر نظری  شود؛ زیرا تنها  در همین راستا، ضرورت استفاده از مدل جامع تلفیقی، 

یافت. تحلیلاز طریق تلفیق این رویکردها می پدیده ایمان دست  به یک تحلیل کامل و جامع از  بُعدی، چه صرفاً های تکتوان 

اند.  اند که مانع از ارائه تصویری کامل از ایمان شدههایی همراه بودهشناختی یا عملی، همواره با محدودیتعقلانی و چه صرفاً روان
جانبه کمک  های موجود در رویکردهای یکتری گردد و به رفع نقصهای دقیقساز بررسیتواند زمینهاز این رو، تلفیق این ابعاد می

استدلال .(Miller, 1997) نماید میان  تعامل  ایجاد  با  تلفیقی،  مدل  تجربهاین  منطقی،  به های  عملی،  تحقق  و  درونی  های 

ای جامع  دهد که با رویکردی جامع، پدیده ایمان را از زوایای مختلف مورد بررسی قرار دهند و نتیجهپژوهشگران این امکان را می
 .و مستدل ارائه کنند

 بُعدنگري در فلسفه ایماننقد تک .۳-۲

بر رویکردهای تک نقدهای وارده  نشان میبرخی از  از یک دیدگاه یکبُعدی در تحلیل ایمان،  تواند جانبه میدهد که استفاده 

به برداشت ناقص و حتی تحریفمنجر  صرفاً معرفتهای  عنوان مثال، رویکردهای  به  چیستی ایمان گردد.  با کننده از  شناختی، 

بر استدلال و ارائه دلایل عقلانی، اغلب جنبهتمرکز  نادیده میهای منطقی  عملی ایمان را  و  بدین ترتیب،  های شهودی  گیرند؛ 

میتحلیل صورت  منظر  این  از  نیستندهایی که صرفاً  باورهای دینی  تحول  زنده از  تصویری  به ارائه   ,Husserl) گیرند، قادر 

http://www.rassjournal.ir/


 55 -73، ص 1404 پاییز، 43رویکردهای پژوهشی در علوم اجتماعی، شماره 
ISSN: 2476-3675 

http://www. RassJournal. ir 

 

پردازند، اما در غفلت شناختی، اگرچه به بررسی تجربیات عاطفی و شهودی فرد میبه علاوه، رویکردهای صرفاً روان .(1931/1989

 .(1۳۹0های ذهنی و نسبی منجر شوند )نجفی, گیریهای منطقی و دلایل عقلانی، ممکن است به نتیجهاز استدلال

به مبانی نظری و شهودی تحلیل شوند، توانایی  بُعد عملی، در صورتی که بدون استناد  از سوی دیگر، رویکردهای متمرکز بر 
بدون پشتوانه عملی باورها،  ندارند؛ چرا که تحقق  علمی کافی را  و تجربه عاطفی، میارائه توجیه  تواند به ای از استدلال منطقی 

بررسی قرار گیرد بُعدی، منجر به های تکاین ناهماهنگی در تحلیل .(Kierkegaard, 1843/1985) صورت صرفاً سطحی مورد 

هایی در تبیین چیستی ایمان شده است که در نهایت به نقدهای بنیادین در حوزه فلسفه دین منجر گردیده است. از  ایجاد شکاف

طور یکپارچه تحلیل شوند، ضرورت فکری محسوب این رو، ارائه مدل تلفیقی که در آن هر یک از ابعاد نظری، شهودی و عملی به
 .(1۳۸۸شود )داوری اردکانی, می

تواند منجر به از دست رفتن بعدی، همچنین بیانگر آن است که صرف تکیه بر یکی از ابعاد مینقدهای وارده بر رویکردهای یک

نمونه، استدلالجنبه عنوان  به  پویای ایمان شود.  و  قانعهای حیاتی  در ارائه توجیه  است  عقلانی ممکن  کننده برای  های صرفاً 
بر تجربیات عاطفی میتجربه عملی ناکام بمانند؛ همچنین، تمرکز انحصاری  های تواند از استحکام و دقت استدلالهای درونی و 

بکاهد. بنابراین، استفاده از رویکرد تلفیقی که بتواند نقاط ضعف رویکردهای یک به نظر منطقی  بعدی را جبران کند، امری ضروری 

کند که های مختلف، زمینه را برای ارائه تحلیلی جامع از ایمان فراهم میاین مدل تلفیقی، با ادغام جنبه .(Cole, 2002) رسدمی

 .از منظر استدلال، تجربه و عمل قابل استناد است

توان به شناختی دقیق از  دهد که تنها از طریق بررسی تعامل میان بُعدهای مختلف میبُعدنگری نشان میعلاوه بر این، نقد تک

اند، اغلب از ارائه راهکارهای تحول فردی و اجتماعی ناتوان هایی که صرفاً به یکی از ابعاد پرداختهپدیده ایمان دست یافت. پژوهش

بهبود فرآیندهای دینی و  شناختی و عملی، میاند؛ در حالی که تلفیق رویکردهای نظری، روانمانده تواند به ارائه راهکارهایی برای 
یافته است،   .(Taylor, 2000) اخلاقی در جامعه منجر شود این موضوع به ویژه در مطالعات معاصر در حوزه فلسفه دین اهمیت 

 .جانبه هستندهای یکهای ناشی از تحلیلهایی برای چالشحلجایی که پژوهشگران به دنبال یافتن راه

یعنی اینکه در تحلیل پدیده ایمان، ضرورت استفاده از روش بیندر این میان، یک نکته مهم نیز قابل تأمل است؛  ای رشتههای 

به پژوهشگران این امکان را می نه تنها به ابعاد نظری بلکه به ابعاد تجربی و عملی و تلفیقی،  دهد که از طریق یک چارچوب جامع، 
نشان به وضوح  دهنده آن است که برای ارائه یک تحلیل مستدل و جامع از ایمان، نیاز به فرایندی است که نیز بپردازند. این امر، 

نزدیک شودتمامی ابعاد آن را پوشش دهد و از دیدگاه بدین ترتیب، نقدهای وارده   .(Anderson, 2003) های مختلف به مسأله 

پیچیدگیساز ارائه مدلبُعدی، زمینهبر رویکردهای تک های پدیده ایمان  های نوین تلفیقی شده است که بتوانند به شکلی جامع، 
از منظر عملی، مدل تلفیقی ارائه شده، علاوه بر پوشش ابعاد نظری، تجربه و عمل، قادر است   .(Lewis, 1996) را تبیین نمایند

به تواند به عنوان معیاری برای سنجش طور دقیق تبیین کند؛ این نکته مینقش باورهای دینی در تغییرات رفتاری و اجتماعی را 

نتیجه، تلفیق این رویکردها به پژوهشگران این امکان را می دهد که با اثربخشی ایمان در زندگی فردی و اجتماعی تلقی شود. در 

به بیان   .(Miller, 1997) تحلیل تعامل میان این ابعاد، به راهکارهایی برای بهبود وضعیت دینی و اخلاقی در جامعه دست یابند
نقد رویکردهای یک نشاندیگر،  نظری آندهنده نقصجانبه، نه تنها  از مدلهای  بلکه ضرورت استفاده  به هاست،  های تلفیقی را 

 .کندشکلی روشن و قاطع بیان می

بُعدنگری در تحلیل ایمان، به ضرورت استفاده از رویکرد جامع تلفیقی اشاره دارد؛ مدلی توان گفت که نقد تکدر مجموع، می
پردازد و به این ترتیب توانایی ارائه تصویری کامل و مستدل های استدلالی، عاطفی و عملی میطور همزمان به بررسی جنبهکه به

با ادغام دیدگاهاز پدیده ایمان را دارا می ای میان رشتهوگویی بینتواند پایه و اساس گفتهای متفاوت، میباشد. این مدل تلفیقی، 

تری از چیستی  شناسی و علوم اجتماعی باشد و به پژوهشگران این امکان را دهد که به شناخت عمیقهای فلسفه دین، روانحوزه
های همچنین، این رویکرد تلفیقی، با ارائه چارچوبی جامع برای تحلیل ایمان، قادر است نقدهای وارده بر تحلیل . ایمان دست یابند

 .های آتی فراهم آوردهای نوینی را برای پژوهشبُعدی را به طور مؤثر برطرف نماید و افقتک

 
 

http://www.rassjournal.ir/


 55 -73، ص 1404 پاییز، 43رویکردهای پژوهشی در علوم اجتماعی، شماره 
ISSN: 2476-3675 

http://www. RassJournal. ir 

 

 گيري نتيجه

می پایان،  معرفتدر  رویکردهای  تلفیق  پدیده ایمان،  از  جامع  تبیینی  به  رسیدن  برای  که  گرفت  نتیجه  شناختی، توان 
بُعدی با تمرکز انحصاری بر یکی از این های تکای برخوردار است. تحلیلشناختی از اهمیت ویژهشناختی غیرمعرفتی و عملروان

های چندوجهی ایمان باشند؛ از این رو، مدل جامع تلفیقی که در آن تمامی ابعاد در تعامل با اند پاسخگوی چالشابعاد، نتوانسته

های این رویکرد نه تنها امکان بررسی دقیق استدلال ،تواند پاسخگوی نیازهای پژوهشی در این حوزه باشدگیرند، مییکدیگر قرار می

عملی، تصویری زنده و پویا از ایمان ارائه میآورد، بلکه با ادغام تجربهعقلانی را فراهم می تواند به دهد که میهای عاطفی و تحقق 
 .عنوان مبنایی برای توسعه نظریات نوین در حوزه فلسفه دین به کار رود 

دهد که از طریق یک چارچوب یکپارچه،  های مختلف، به پژوهشگران این امکان را میتوان گفت که تلفیق دیدگاهدر نتیجه، می

یابند.  تری از چیستی ایمان بپردازند و در نتیجه به ارائه راهکارهای تحولبه بررسی جامع آفرین در حوزه اخلاق و اجتماع دست 
به عنوان پلی میان نظریهچنین رویکردی می وگوی سازنده و مستمر  های مختلف دینی و فلسفی در جهت تحقق یک گفتتواند 

گیرد قرار  استفاده  مورد  حوزه  این  می، در  پیشنهادی  مدل تلفیقی  زمینههمچنین،  پژوهشتواند  بینساز  ارائه رشتههای  و  ای 

به درکی های نوین در زمینه تبیین ایمان باشد؛ چرا که تنها از طریق بررسی همزمان ابعاد نظری، شهودی و عملی میدیدگاه توان 

پدیده ایمان رسید  . جامع از 

به رفع کاستیناپذیر است که میبه طور خلاصه، تلفیق رویکردهای متعدد در تحلیل ایمان، یک ضرورت اجتناب های  تواند 

های های آینده فراهم آورد. پژوهشگران باید به دنبال توسعه مدلهای نوینی برای پژوهشبُعدی کمک نماید و زمینهرویکردهای تک

باشند تا بتوانند از طریق چارچوب به تحلیل دقیق و مستدل پدیده ایمان بپردازند و به این ترتیب نقشی موثر  تلفیقی  های جامع، 
 . در تحول فردی و اجتماعی ایفا کنند

غیرمعرفتی و عملشناختی، روانپژوهش حاضر با تحلیل پدیده ایمان از سه منظر معرفت دهد که شناختی، نشان میشناختی 

به و عملی آن  احساسی  نظری،  تا ابعاد  پدیده، لازم است  این  درک کامل و جامع  گیرند.  برای  بررسی قرار  طور یکپارچه مورد 

نشان مییافته بُعدی، هرچند در ارائه دلایل و شواهد منطق محور یا در تبیین تجربیات دهد که رویکردهای تکهای این پژوهش 
های مختلف های پیچیده ایمان نیستند. از این رو، تلفیق دیدگاهدرونی نقش مهمی دارند، اما به تنهایی قادر به پوشش تمام جنبه

 .شودچیستی ایمان میساز ارائه تحلیلی مستدل و کاربردی از در یک چارچوب جامع، زمینه

 هاي پژوهشبندي یافتهجمع

های شناختی، روانی و عملی قابل تحلیل است. عنوان یک پدیده چندبُعدی، از جنبهدر این پژوهش مشخص گردید که ایمان، به

کند؛ های تجربی به تثبیت این باور کمک میشناختی، بررسی اعتبار باور دینی از طریق ارائه دلایل منطقی و برهاناز منظر معرفت
روان غیرمعرفتی، تجربهدر حالی که از منظر  برای شکلشناختی  عاملی محرک  فرد،  شمار گیری ایمان بههای درونی و شهودی 

های فردی و اجتماعی دارد که نقش مهمی  شناختی تأکید بر تجلی عملی باورها در رفتار و کنشآیند. همچنین، رویکرد عملمی

دهد تا به تصویری جامع و چندوجهی پژوهشگران این امکان را میکند. تلفیق این سه رویکرد به  های ایمانی ایفا میدر تحقق ارزش

 .از پدیده ایمان دست یابند

 بهترین رویکرد براي تحليل چيستی ایمان

شناختی شناختی، روانهای معرفتدهد که رویکرد جامع و چندبُعدی، به واسطه ترکیب دیدگاهنتایج به دست آمده نشان می
های درونی شناختی، بهترین چارچوب نظری برای تحلیل چیستی ایمان است. این رویکرد با تلفیق منطق و استدلال، تجربهو عمل

پاسخگوی چالش عملی باورها،  ناشی از تحلیلو تجلی  این ابعاد جانبه میهای یکهای  نتیجه، تنها از طریق همگرایی  باشد. در 

به درکی عمیق و مستدل از ایمان دست یافت که هم در سطح فردی و هم در سطح اجتماعی کاربردی باشدمی  .توان 

 هاي آیندهپيشنهادهایی براي پژوهش

به بررسی دقیقهای آینده در این حوزه میپژوهش عملی ایمان بپردازند. توصیه توانند  شهودی و  تر تعامل میان ابعاد نظری، 

گیری از ابزارهای تجربی و میدانی در خصوص تجلی ایمان در زندگی روزمره صورت ای بیشتری با بهرهرشتهشود مطالعات میانمی
بهبود یابند. همچنین، مقایسه دیدگاهگیرد تا چارچوب تکمیل و  نظری موجود  به های فرهنگی و مذهبی مختلف میهای  تواند 

http://www.rassjournal.ir/


 55 -73، ص 1404 پاییز، 43رویکردهای پژوهشی در علوم اجتماعی، شماره 
ISSN: 2476-3675 

http://www. RassJournal. ir 

 

سازنده میان نظریهوایجاد گفت نوینی برای تحول در ساختارهای اخلاقی و اجتماعی های دینی منجر شود و زمینهشنودی  های 

نهایت، توسعه مدل تواند راهگشای ارائه راهکارهایی برای ارتقای سطح  های جامع، میهای نظری مبتنی بر تحلیلفراهم آورد. در 

 .های آتی در حوزه فلسفه دین کمک کندهای اجتماعی باشد و به تبیین یک چارچوب کارآمد برای پژوهشاخلاق و ارزش

 

 

 

 منابع  

 شناسی، براهنی و دیگران، تهران، رشدزمینه روان(. 1۳۷۸. )ر, اتکینسون [1]

 .100–۸۷(, ۳)6غزالی و فلسفه اسلامی. جاویدان خرد, (. 1۳۸۸داوری اردکانی, ر. ) [2]

 .پدیدارشناسی در فلسفه اسلامی. کیهان اندیشه(. 1۳۹1نوالی, م. ) [۳]

 .فلسفه فلسفه اسلامی. قبسات(. 1۳۸5خسروپناه, ع. ) [4]

 .۹6(, 1)1فلسفه اسلامی یا فلسفه مسلمانان. فلسفه, (. 1۳۷۹غفاری, ح. ) [5]

 .تهافت الفلاسفه. تهران: انتشارات صدای ادب(. 1۳۷۹غزالی, ح. ) [6]

فلسفه تکامل بیداری اسلامی و جوهر افول یابنده تمدن غربی. جستارهای سیاسی معاصر,  (.  1۳۹0نجفی, م. ) [۷]

2(2 ,)۷۳–۹0. 

 .شناختیشناختی و هستیبررسی پرونده اصالت جامعه با سه رویکرد زبان شاختی، معرفت .(1۳۹۷) .پاکیزه، م [۸]

 .14۸–1۳۳(, 55)14اندیشه نوین دینی, 

 .المشرقیین منطق .( 1۳۸5)سیناابن [۹]

 .چیستی ایمان و مقومات مفهومی آن از دیدگاه فخرالدین رازی (1۳۸۸) .زاده، عخادمی، ع. ه. و علی [10]

 شناختیمفهوم معرفت در عرفان اسلامی و مکاتب روان(.1۳۹۹) .دار، ع. م. و عباس پورخرمالو، مپشت  [11]

 .مقایسه فلسفه اسلامی و فلسفه کانت در باب معقولات( 1۳۷۹.) .هوشنگی، ح  [12]

 .«ملاحظاتی درباره کتاب »فلسفه فلسفه اسلامی (1۳۹0) .فنایی اشکوری، م [1۳]

 .بحث تطبیقی اگزیستانسیالیسم غربی و اصالت الوجود در فلسفه اسلامی (1۳۸5.).حسن زاده، ص  [14]

 .الگوی تحلیل معرفت شناختی مفاهیم؛ بررسی موردی در فلسفه اسلامی .(1۳۹4)عاشوری، م [15]

 

[16] Kant, I. (1785/2002). Groundwork of the Metaphysics of Morals (M. Gregor, Trans.). 

Cambridge University Press. (Original work published 1785) 

[17] Kierkegaard, S. (1843/2006). Fear and Trembling. Penguin Classics. (Original work  

published 1843) 

[18] James, W. (1902). The Varieties of Religious Experience. Longmans, Green & Co. 

[19] Popper, K. (1972). Objective Knowledge. Clarendon Press. 

[20] Quine, W. V. O. (1951). Two dogmas of empiricism. The Philosophical Review, 60(1), 20–

43. 

[21] Augustine, A. (1994). Confessions. Oxford University Press. 

[22] Aquinas, T. (2001). Summa Theologica . University of Notre Dame Press. 

[23] Plantinga, A. (2000). Warrant and Proper Function. Oxford University Press. 
[24] Hick, J. (1989). The Possibility of Religious Pluralism . 

• Zagzebski, L. T. (1996). Virtues of the Mind. 

[25] Johnson, R. (1995). A Psychological Perspective on Faith. London, UK: Routledge. 

[26] Kierkegaard, S. (2000). Fear and Trembling (M. Lippard, Trans.). New York, NY: Penguin  

Classics. (Original work published 1843) 

[27] Smith, J. (1998). The Nature of Belief: A Philosophical Inquiry. Oxford, UK: Oxford 

University Press. 

[28] Quine, W. (1982). From a Logical Point of View. Cambridge, MA: Harvard University Press.  

http://www.rassjournal.ir/


 55 -73، ص 1404 پاییز، 43رویکردهای پژوهشی در علوم اجتماعی، شماره 
ISSN: 2476-3675 

http://www. RassJournal. ir 

 
[29] Davies, A. (2003). Rational Faith: Bridging the Gap Between Reason and Experience. New 

York, NY: Cambridge University Press. 

[30] Pascal, B. (1670). Pensées. Paris: Gallimard.  

[31]  Anderson, T. (2003). The Dynamics of Faith.  

[32]  Cole, J. (2002). Critique of One-Dimensional Approaches in Religious Studies.  

[33]  Lewis, C. (1996). The Abolition of Man.  

[34]  Taylor, R. (2000). A Theological Critique of Reductionism in Faith Studies.  

[35]  Jones, M. (1998). Psychological Foundations of Religious Belief .  

[36]  Husserl, E. (1931/1989). Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a 

Phenomenological Philosophy.  

[37]  Miller, D. (1997). Integrative Approaches in Philosophy of Religion. 

 
 

http://www.rassjournal.ir/

